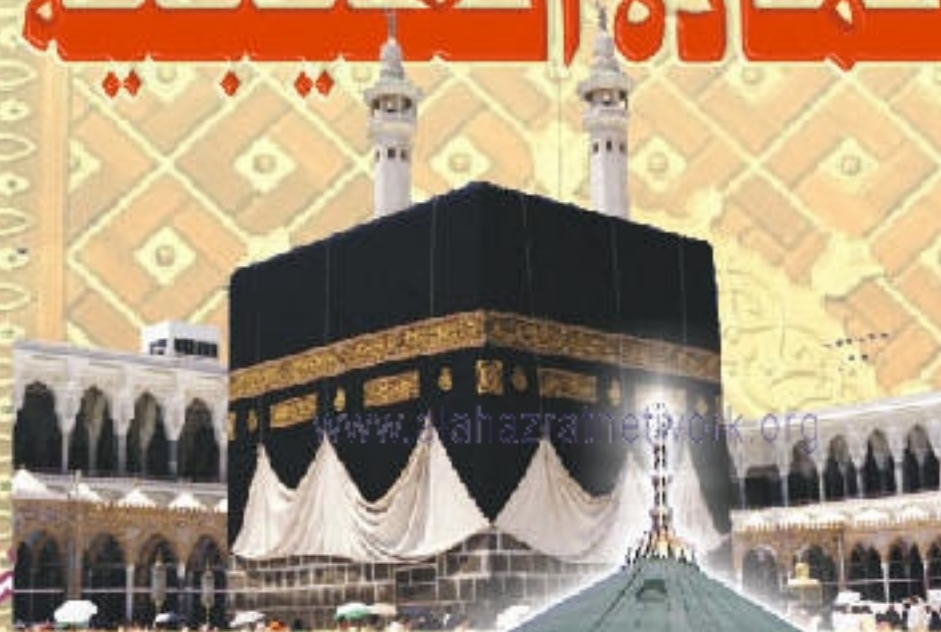


علومِ مصطفیٰ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ میں آٹھو گھنٹے  
میں لکھی جانے والی بے مثال تاریخی کتاب

# الدولۃ المکیۃ بالمادۃ الغیبیۃ



ALAHAZRAT NETWORK

اعلیٰ حضرت نیٹ ورک

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

علوم مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم پر کم کمر میں  
اکھر تھیں میں تکمیل جانے والی بیعت مثال تاریخی کتاب

# الدُّوَلَةُ الْمَلِكِيَّةُ

أُرْفَوْا يُمْلِيُش

تصویب و تاییف سری

اہم اہمیت اعلیٰ حضرت اشہاد احمد صاحب خاں قادری بریلوی قادری

تعریف و ترجیب و ترجیب فو  
حجتہ الاسلام حجتہ  
حضرت لانا حامد صاحب خاں قادری علام اقبال احمد فاروقی ایم نے

مکتبہ بنویہ — بخشش روڈ — لاہور

# الدَّوْلَةُ الْمَكِيَّةُ بِالْمَادَةِ الْعَيْبِيَّةِ (عَرَبِيٌّ)

نہم صفحہ — الحضرت امیر المیزت اشہاد احمد صاحب خاں قادری بیلوی قدس سرہ  
موضوع — علوم مصطفیٰ الکریم صلی اللہ علیہ وسلم  
سالِ تصنیف — ۱۹۰۵ء / ۱۳۲۳ھ پر کمکثر  
ترجمہ — حضرت جلال الدین احمد شاہ خاں بیلوی رحمۃ اللہ علیہ  
اشاعت نسخہ اول — ۱۹۱۰ء / ۱۳۲۸ھ بیلی شریف  
اشاعت نسخہ ثانی — ۱۹۸۴ء / ۱۴۰۴ھ لاہور  
ترتیب تحریر — علامہ اقبال احمد صاحب فاروقی (ایم ۱ سے)  
افتتاحیہ — پروفیسر ڈاکٹر محمد سعید احمد صاحب (ایم ۱ سے پہلے ہی ڈی)۔  
تکمیل تحریر تاریخ — حضرت مولانا عبدالرحمن تھوڑی  
طبع — کیان پرنر  
ناشر — کتبخانہ تحریر۔ کجھ بخش روڈ، لاہور  
صفات — ۱۹۶  
قیمت — ۱۸ روپے

# عنوانات کتاب پر اکنظر

|                                      |                                                                        |
|--------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| ۱۔ ابتدائیہ                          | علم راقی                                                               |
| ۲۔ افتتاحیہ                          | ڈاکٹر محمد مسعود احمد مدظلہ العالیہ                                    |
| ۳۔ آغاز کتب                          | ۹                                                                      |
| ۴۔ نظر اول                           | ۱۴                                                                     |
| ۵۔ دین کا دار و مدار                 | ۳۵                                                                     |
| ۶۔ علم غیب قرآنی آیات کی روشنی میں   | ۳۹                                                                     |
| ۷۔ علم کی تقسیم                      | ۳۹                                                                     |
| ۸۔ غیب پر ایکان لانا                 | <a href="http://www.alahazratnetwork.org">www.alahazratnetwork.org</a> |
| ۹۔ حضرت خضر و مسی کے علوم            | ۴۲                                                                     |
| ۱۰۔ فطر دوم                          | ۴۸                                                                     |
| ۱۱۔ ذاتی اور عطا یہ علم میں فرق      | ۵۳                                                                     |
| ۱۲۔ نظر سوم                          | ۵۳                                                                     |
| ۱۳۔ ایک کچ مغزہ ہندی                 | ۵۵                                                                     |
| ۱۴۔ دنیا میری ہتھیلی پر روشن ہے      | ۵۶                                                                     |
| ۱۵۔ بادشاہ کا ایک ناشکر گزار گداگر   | ۶۰                                                                     |
| ۱۶۔ نظر چہارم                        | ۶۵                                                                     |
| ۱۷۔ دنیا بیر کی خلط بیانیوں کا تعاقب | ۷۰                                                                     |

۱۸- میری گزارش نئے  
 ۱۹- لوح و قلم کا علم  
 ۲۰- نظر پنجم  
 ۲۱- قرآن و حدیث اور احوال صحابہ میں حضور کے علوم  
 ۲۲- زمین و آسمان کا علم  
 ۲۳- احوال امت پر نگاہ  
 ۲۴- اول و آخر نماہ و باطن کا علم  
 ۲۵- مقامات علوم مصطفیٰ  
 ۲۶- قطعیت کلامی اور قطعیت اصولی  
 ۲۷- برائیں قاطع اور تقدیس الکریل  
 ۲۸- علمائے دیوبندیہ  
 ۲۹- علماء دکٹر مردیو بندیوں کی نظریں  
 ۳۰- نظر پنجم  
 ۳۱- پانچ چیزوں کا علم  
 ۳۲- پانچ چیزوں سے اختصاص کی محنت  
 ۳۳- میری گزارش  
 ۳۴- محبت و حیات کا علم  
 ۳۵- آخری گزارش  
 ۳۶- حضور کے ایتوں پر شب کے اذمات  
 ۳۷- حضرت ام الفضل کے حدیث میں کیا ہے ؟  
 ۳۸- حضرت مولانا اکبر نے نیٹی کی پیدائش سے پہلے خردی

۳۹۔ خبر کا جہنمہ ۱۰۴

۴۰۔ مقام وصال کی خبر ۱۰۴

۴۱۔ بیکھر السرار اور اس کے مصنف حلام ۱۰۴

۴۲۔ حضرت عزیز احمد اور غیب کی باتیں ۱۱۰

۴۳۔ کس زمین پر انتقال ہو گا؟ ۱۱۲

۴۴۔ حضرت پیر فضیلہ السلام نے صدیوں کو غیب سے مطلع کر دیا۔ ۱۱۴

۴۵۔ رجی میسان ہے ۱۱۵

۴۶۔ عینی فی اللوح المحفوظ ۱۱۹

۴۷۔ دوسرا حصہ ۱۲۲

۴۸۔ ایک سو ان اور اس کا جواب ۱۲۵

۴۹۔ دوسرا جواب [www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org) ۱۲۸

۵۰۔ حضور نبی کریم نعمت الہیتہ ہیں ۱۲۹

۵۱۔ حضور کے اسما نے مبارکہ ۱۳۱

۵۲۔ محمد اور محمود ۱۳۱

۵۳۔ جواب چہارم ۱۳۱

۵۴۔ چوابی سیم ۱۳۵

۵۵۔ حضور کی علی رفت ۱۳۶

۵۶۔ مزید تشریح ۱۳۶

۵۷۔ آئیہ کریمی حضور کی نعمت ہے ۱۳۶

۵۸۔ میرے تاثرات ۱۳۸

۵۹۔ حضور کی شناخت کی دستیں ۱۴۰

۱۷۵ - دوسرے سوال  
 ۱۷۶ - ازل سے اب تک  
 ۱۷۷ - اب کے معانی  
 ۱۷۸ - جواب دوم  
 ۱۷۹ - جواب سوم  
 ۱۸۰ - سوال سوم  
 ۱۸۱ - سوال چہارم  
 ۱۸۲ - سوال پنجم  
 ۱۸۳ - حرف آخر  
 ۱۸۴ - شیخ حسین ترجح و تقارب اخوان - مولانا عبد الرحمن تقوی  
 ۱۸۵ - احمد الجزايري بن السید احمد مدینی مفتی مالکیہ کے مختصر  
 ۱۸۶ - شیخ اسٹیل بن خلیل حافظ کتب اطراف  
 ۱۸۷ - حسین بن محمد مدرس حرم بنوی  
 ۱۸۸ - محمد سعیدی مدینہ منورہ  
 ۱۸۹ - احمد بن محمد بن محمد خیر الساری - مدینہ منورہ  
 ۱۹۰ - سید علی بن سید مصطفیٰ عیشہ - مدینہ منورہ  
 ۱۹۱ - عبد القادر حملی خطیب مدینہ منورہ  
 ۱۹۲ - عبد الحکیم بن اسزارزی تیونسی مدرس حرم بنوی مدینہ منورہ  
 ۱۹۳ - عبد اللہ احمد اسد گیلانی الحموی -  
 ۱۹۴ - علی بن علی الرجائي مدرس حرم بنوی مدینہ منورہ  
 ۱۹۵ - محمد بن سید الواسی حسینی الادریسی مدینہ منورہ  
 ۱۹۶ -

٨١ - محمد توفيق الالويني انصاري مدینہ منورہ ١٩٤

٨٢ - یعقوب بن رجب مدرس حرم بنوی مدینہ منورہ ١٩٨

٨٣ - محمد لیثین بن سعید مدرس حرم بنوی مدینہ منورہ ١٤٠

٨٤ - خود بن صبغۃ اللہ مدینہ منورہ ١٤١

٨٥ - محمود بن علی عہد الرحمن الشاذلی - مدرس حرم بنوی ١٤٢

٨٦ - مصطفیٰ ابن السازی السویشی مدرس حرم بنوی ١٤٣

٨٧ - موسیٰ علی شامی الازہری مدینہ منورہ ١٤٥

٨٨ - ہدایۃ اللہ بن محمود السندي البدکری مدینہ منورہ ١٤٤

٨٩ - لیثین احمد الحجازی مدرس حرم بنوی ١٤٩

٩٠ - یوسف بن اسحیل بنیهانی - مدینہ منورہ ١٤٠

٩١ - احمد رضاخان - شام ١٤١

٩٢ - عبد الرحیم بکری شناضی - شام ١٤٢

٩٣ - محمد افندی الحکیم دمشق ١٤٣

٩٤ - محمد امین سعید دمشق ١٤٣

٩٥ - محمد امین السفرجلانی ١٤٥

٩٦ - محمد دین بن سید العطار - دمشق ١٤٤

٩٧ - محمد تائی الدین بن محمد بدر الدین دمشق ١٤٦

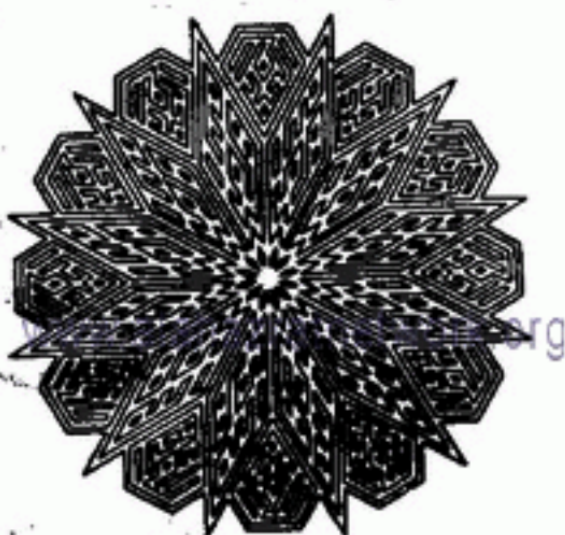
٩٨ - محمد عارف بن حمی الدین دمشق ١٤٨

٩٩ - محمد عطاء اللہ القسم - دمشق ١٤٩

١٠٠ - محمد الفاسی - دمشق ١٤٠

١٠١ - محمد بیکنی القلی النقشبندی - دمشق ١٤١

١٠٢- محمد بخشی الملکی الحسینی - دمشق  
١٠٣- مصطفی بن آنندی - دمشق





## ابتدائیہ

ذیو زکر کتاب اللہ ولیۃ الکیتہ بالادۃ الیتیۃ امام اہلسنت اعلیٰ حضرت مجید دامت عافیہ  
حضرت مولانا اشہاد احمد رضا غانم القاعدی البرطکی (۱۲۰۲ھ۔ ۱۳۲۳ھ) کا وہ مایہ ناز  
میر کرہتے ہے اپنے نکار مکار میں ۱۳۲۳ھ و ۱۳۲۴ھ کو صرف آٹھ گھنٹوں میں  
پیسے ویلنے ہر بی بی پرو قلم کی تھا۔ اپنے نکار مکار سے طریقہ حضورہ کی غافلی کا اداوہ  
کیا تو بہتر میز کے پنڈ علاوہ نے ایک متفق سوان مرتبہ کیا اور خریف نکر (تین مہینے) کے دباد  
میں پیش کیا۔ جس میں حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علوم خوبیت کے مختلف اسنفار کی  
گی تھیں اسکے خیال تھا کہ فاضل علام اس مختروقت میں نہ تو جا بکھو سکیں گے اور نہ  
شہر جو بکی رہا مگر میں تا خیر بروادا شت کر دیں گے اور اس طرح اہنیں شرف نکر اور علاوہ  
مکار کے سامنے خفت کا سامنا کرنا پڑے گا۔ اہنیں حضرت نے سوانا کا جا بکھا آٹھ  
گھنٹے میں ایک مہل اور بھل ہر بی بی کتاب لکھ کر مستفرین اور علاموں مکار سخنوار کو حیرت زدہ کر  
دیا۔ اس کتاب کو سخنوار کرنے خود سنا اور خادم حرمین الشریفین نے پڑھ کر بے پناہ  
خراج تھیں پیش کیا۔ اور اپنی تقدیر نیطا جن میں سے پنڈ آراء کتاب کے آخر میں ملھٹا  
علد۔ ملھٹا خلاصت اعلیٰ حضرت۔ مجدد دوم صفر ۹۷۔ جریدہ غر مصطفیٰ رضا غانم مطبوع  
فضل اور اکیڈمی۔ پنجاب۔

پیش کی جا رہی ہیں) اور تقاریر میں کتاب کی افادیت اور نافذ مرتضیٰ کی تصنیف کی تائید کو دینتے اسلام کے سامنے بھرپور انداز میں پیش کیا۔



کتاب کی تصنیف کے پس منظر پر خوب کیا جائے تو ہمین برصغیر کی نظریاتی تائید اور بھرپور مختلف ملائی کرام کے عقائد اور نظریات کی کشمکش کا ایک دلچسپ منظر سامنے آتا ہے انجیز اپنی سلطنت کی وسعت پر یہی کی چالیں پورے ایشیا پر چلنے میں صروف تھا۔ برصغیر کو زیر اشداد لائے کے بعد ملکہ حرب کو ترکوں سے خالی کرنے کے درپر تھا۔ آں سود کے فہرتوں کو آگے بڑھا کر حرمین الشعلین کی سر زمین پر اپنی شاہزاد پالیں سے مار کر رہا تھا۔ آں سود کے نظریاتی راہنما مخدہ ابن میدالہاب بندی نے کہ بات توحید تھی۔ تو دنیا سے مم کی آنکھیں تصور تیرت بن گئیں۔ اسی کتاب کے مندرجات نے دہلی کے علی خانوادے کے ایک فرزند مولوی علی داٹھیل مہ طوی گواٹشا ساڑی کیا کہ انہوں نے اس کتاب کا جدید تقویتہ الایمان کے نام سے ہندوستان میں شائع کیا۔ اس کتاب میں مسلمانوں کو شرک و پرحت اکڑ دگراہی کے خطاہات سے نواز دیا گیا۔ پھر پہلی بار فتحی مسائل میں اخلاف کی روشنی سے بہت کر ذات مصطفیٰ صل اللہ علیہ وسلم کو ہدف تندید بنایا گیا۔ اس سے صدیوں پہلے اسلامی تائیخ میں مختلف فرقے پہنچے علی اور نظری اختلافات کی وجہ سے متعارف تو ہوئے مگر ان کے اختلافات کی بیانات جھر و قدر۔ قبیم دعا و شریعت و طریقت یادوں سے فتحی اور فروہی مسائل پر ہوا کرتی تھی۔ مگر سب سے پہلے جس غالزارہ نے فاتح مصطفیٰ تمام مصطفیٰ اور علم مصطفیٰ پر اخلاف کی بایس کھولیں وہ تقویتہ الایمان کی ذریت تھی۔ بھی کریم صل اللہ علیہ وسلم کے علم پر سوال اٹھائے گئے۔ بہت ہونے لگی۔ اسکے ان نظریہ کنکل پل لکھ۔ آپ کے حالات پر لیست و عمل کے دروازے سے لکھ لگئے۔ آپ کی بشریت پر قل و تعالیٰ کا بازار گرم ہوا پھر بشریت اور علیت کی تحریم پر ہے انداز سے لکھنے والے کے کرایا

حضرت ہمارے ہمیشے ہی بشرت تھے یا ہم سے فدا بھٹے۔ انکا معلم ہمارے ہمیشے تھا یا قادرے زیادہ تھا۔ پھر یہ نظر ہے بھی وہ جانے لگا کہ آپ کو خاتم الانبیاء ماننے کے باوجود اللہ ہے تو ہزاروں انبیاء و پیغمبر اکر سکتا ہے؟ الفرض تصریح میں حضور کی شخصیت کو ہم بار نظر پانی تینہ کا نشانہ بنایا گیا۔ اسی بات پر علامہ اہلسنت نے سخت اضطراب کیا اور ان نظریات اور کتاب کا شدید نوٹس لیا۔ علامہ فضل حق خیر آبادی قدس سرور نے اس کتاب کے خلاف تحریر کی اور نظریہ آواز بلند کی جس کے اثرات سارے ہندوستان میں گونجے اور مختلف علماء کرام نے اس کتاب کی رویہ کتائیں لکھیں۔ حاجی امداد اللہ جہاں جرملی قدس سرہ ان دلوں تصریح میں بیک با اثر ملی اور دن وحی تھی شخصیت کی جیhest سے موجود تھے۔ اپنے کے صقر اشی میں نہن علامہ میسٹر تھے۔ آپ کے لیک مریم مولانا عبدالصیع را پوری قدس سرہ نے ایک کتاب انوار سلطنه بھی جس میں عقائد اہلسنت کی وضاحت بھی کی گئی اور ساتھ ہائجہ بندی نظریات کا رد بھی کیا گیا۔ یہ کتاب سارے آئی لوگوں کی رویہ پہنچ کو ایک مختبوت اور اعلیٰ سلطنه کا طبقہ سمجھ پا ہو گیا۔ مولوی مدرس احمد گنگوہی نے اپنے شاگرد مولوی غیبل احمد امینی خوی کے نام سے الازم سلطنه کے جواب میں ۱۲۰۳ھ ۱۸۸۴ء میں پر اہمین قاطعہ شیعہ کرکے عقائد دلوں ہند کو سہیلی بار منظر عام پہنچا کھا۔ اسی اخلاقی نعمت کو صاف کرنے کے لیے یہی حضرت مولانا امداد اللہ جہاں جرملی رحمۃ اللہ علیہ نے رسار فیصلہ ہفت سند لکھا مگر ان کی کوششیں کامیاب نہ ہو سکیں اور علامہ علار دین دو داشتگر و پیوں میں تقیم ہوتے گئے۔



مولوی غیبل احمد امینی خوی ان دلوں دار العلوم بہار پور میں مدرس اعلیٰ تھے۔ حضرت مولانا غلام دستگیر قصوری نے پر اہمین قاطعہ کو پڑھا اور اسے نظر یا تھی طور پر بڑی نقصانہ کتاب تصور کیا۔ نقصانہ میں مولانا غلام دستگیر قصوری نے انہیں منظر کا جلیخ دیا جسے قبول کر لیا گیا۔ چنانچہ ہندوستان بھر سے دیو ہند احمد اہلسنت کے جیہہ علامہ بہار پور میں

ہوئے مذکورہ شوال میں نواب آف بہاولپور کے ذریعہ اہتمام و استحکام منعقد ہوا۔ حضرت خواجہ فقیہ مزید قدس سرہ کو حکم مذکورہ بنا یا گیا اور ہنرخان کے تمام ملازموں سے علما کا احتمام اجتہاد ہوا۔ اس مذکورہ میں مولوی خیلیں احمد ابی حیثیوی اور دیوبندی علما کو شکست فاش کیا سامنے کرنا پڑا۔ نواب آف بہاولپور نے مولوی خیلیں احمد کے مقام و نظرت کی مسند از حکمات پر اپنیں ریاست بدر کرنے کے احکام باری کیے۔

مولانا غلام دستیگیر قصوری رحمۃ اللہ علیہ نے اس مذکورہ کی روایت دوسری میں مرتب کی شکل میں کوئی نظر نہیں اور ستر سے زیادہ ملکہ خواجہ علیہ السلام کے شریفین نے عقائد دیوبندی سے انہمار بیزاری کیا۔ ان آدات سے دیوبندی مکتب غیر کے علما کا احتادی قوام مہموم ہوتا وکھاتی دیا مگر ان گرفتی ہوئی دیوبندی کو سہارا دینے کے لیے علما دیوبند کے ایک بڑوں نے ایک رسالہ ملہید الفتنہ (اعتماد علما دیوبند) شائع کر کے عوام کو یہ تاثر دیا کہ یہاں کے عقائد وہی ہیں جو اہمیت کے ہیں۔



۱۳۱۹ء میں مولوی اشرف علی تھاڑی نے ایک رسالہ بنام حنفیہ الایمان کی جس میں بڑی ویدہ دلیری سے وہ رسول نے تازہ عبارت سانے آئی کہ حضور کی کیا تھیں ہے۔ ایسا علم ہیب تو زید عروج بلکہ ہرچی دلخواہ بلکہ جیسے یہ وہ نہ دیہا مگر کوئی ماحصل ہے۔ اس عبارت پر علام اہمیت نے تو برا فروخت ہونا ہی تھا۔ خود مولانا حسین احمد صاحب مدفن نے بھی اپنی کتاب شہاب الدین قب میں بر طالح کا ایسے الفاظ لکھنے والا کافر ہو جاتا ہے امام اہمیت الشاہ احمد رضا خاں بر طالحی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی ایسی تمام عبارت پر گرفت کی۔ اور علما دیوبند کا تعاقب کیا۔ ۱۳۲۰ء میں اعلیٰ حضرت نے مولانا فضل الہم رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب المعتقہ المعتقد پر حواشی لکھے جو المعتقہ المعتقد کے نام سے چھپے

ان جوشی میں امام اہلسنت نے مولوی محمد قاسم صاحب تازقتوی باتی دی ہے۔ مولوی عبد ارشید صاحب گلگوہی۔ مولوی خلیل الرحمن صاحب امیشوی اور مولوی اختر علی صاحب تھا لازمی کی لفڑیہ جا رات کو ہدف تعمید بنایا۔ اپنے نے رسالہ صیانت الناس علی رو میں شاہزادہ ریس الخر ششلاہ اور پھر شاہزادہ کو فنا دی لکھے۔ شاہزادہ میں پہنچ عظیم آباد کے مطبع تحقیق خنفیہ سے رہ چکا۔ پھر جادی الاحر شاہزادہ میں ایک فتوی شائع کیا۔ اعلیٰ حضرت کی کتاب میں بزرگ منیں یہ کتب منتشر۔ مطبع افوار محمدی مکھنی سے شاہزادہ میں بیعت ہوئی۔ پھر اکو کتبہ الشہادہ نی کنزیات الی الراء بیر شاہزادہ میں عظیم آباد پہنچے چکی۔ ساختہ ایک اور کتاب سلسلہ سیوف الشہادہ میں کنزیات بابا الجندیہ صفر ۱۳۷۷ھ میں عظیم آباد میں پہنچی۔

اعلیٰ حضرت کی نظریات اور تعمیدی تحریریوں میں سے المعتد المستند کو بنیادی حیثیت ملی۔ اسے ملاوی حرمین الشریفین نے براپسند کیا اور اس پر اڑھائی سو سے زائد علماء حرمین اور پاک و ہند نے اپنی آمار بھیجیں۔ جو حمام الحرمین علی مخکز و المیں اور الصرام الشہادہ میں چھپ کر عام ہوئیں۔



اپ کے جوشی دلائلیات المعتد المستند شائع ہوئے۔ تو علماء دیوبند کو بڑے مضر بہئے وہ ہندوستان تو کیا علاجے جماز تک پہنچے۔ مگر جب الدوّلۃ المکتیۃ بالمالوں الغیرہ کے اثرات مانئے آئے۔ تو دم بخودہ گئے۔ الدوّلۃ المکتیۃ دراصل روحی کی تفصیل داکٹر محمد سعید احمد مذکور کے افتتاحیہ میں ملے گی) وہ سرکتہ الارکتاب ہے جس

پرہام اسلام نے بھرپور دادجیں پیش کی۔ یہ کتاب حضور نبی کریم صاحب کو ٹرددیں ملی اللہ عیار دم کے علم خیز پر ایک شاندار مرقع ہے۔ بے چہہ کرایا کی تاریخ ہو جاتا ہے اور حضور کے کیات سے قلب و فرائیں فروغ پاتے ہیں۔



ہم سابق صفات میں زیرِ نظر کتاب الدولۃ الکبیرۃ کی وجہ تالیف پر اطمینان خیال کر پچھے ہیں۔ یہ کتاب الکلام کو سمجھی گئی اور اس میں علم ذاتی۔ علم عطاوی۔ علم ذاتی صیط اور علم عطاوی غیر صیط علم تھا ہی۔ علم واجب ذات اور علم عطاوی ممکن۔ اذلی ابدی خلائق خیز مخلوق۔ واجب البیعا جائز الفنا۔ علم کل۔ علم بعض۔ مخالفین کا بعض۔ اور اہل مجتہت کا بعض۔ روح محفوظ کے ملوم۔ روح میمن پر نگاہ۔ یہ سیکھزوں مرضیوں پر روشنی ڈالی گئی ہے۔ کتاب کے آخری حصہ میں حضرت مولانا بہلامت اللہ امپوری قدس سرہ کے رسالہ اعلام الادیکار میں حضور بھی کرم کو اول و آخر و خاتم رواں قرار دینے پر معاذین کے اعتراضات پر اطمینان خیال کیا گیا ہے۔ یہ کتاب ایک عرصہ بہک جماز کے مقتدر علی درکارم کے مطالعہ میں رہی۔ اسکی تفہیں مختلف ملی ملعقوں میں پہنچیں۔

حضرت مولانا شیخ صالح کمال نے شریعت مکہ (سیدنا) کے دربار میں علماء مجاز کے سامنے لفڑا فضلاں کی۔ حق بیت اللہ سے مؤلف علام ہندوستان والیں آئے۔ تو کتاب پر نظر ہائی کرتے وقت ۱۹۲۵ء میں اس پر مستقر حواشی لکھے۔ جسکا نام الٹیومن الکبیرۃ تھا۔ علی اللہ عاصمۃ الکبیرۃ کی خلاصہ تھا۔ جس میں نہیں تقدیر لایا

---

ع:۔ کتاب الدولۃ الکبیرۃ بالمادۃ الخیز کی تالیف کے تفصیل پس متذکر کو جاننے کے لیے محفوظات کی جلد دوم کا مطالعہ کریں۔

علیہ حرمین شعل کر دی گئی تھیں ۱۹۵۵ء پھر ایک مرد بعد الدوڑت المکیت مکمل متن اور تقاریب نظر کے ساتھ دوبارہ بربیلی سے شائع ہوئی۔ عربی زبان سے ہاؤشنہ حضرات کے یہی اہل حضرت غیریم البرکت کے صاحبزادہ حجۃ الاسلام اشہاد عالم رضاخان بربیلی قدس سرہ نے متن کے ساتھ اردو ترجمہ بھی شائع کرایا۔

پاکستان میں پہلی بار ۱۳، ۱۴ اور ۱۵ اکتوبر ۱۹۵۵ء ایک اصل متن ترجمہ اور ساتھ تقاریب نظر کے ساتھ شائع ہوئی۔ پھر یہی ایڈیشن شہنشہ میں لاہور سے بھی شائع ہوا مگر لاہور میں ایک اور ایڈیشن کراچی سے شائع ہوا۔ جس میں ترجمہ اور متن تھا۔ حضرت حجۃ الاسلام اشہاد عالم رضاخان قدس سرہ کا اردو ترجمہ عالمانہ اور آج سے لفظ مددی قبل کا بار بار شائع ہو رہا تھا۔ جس سے کتاب کی افادت سے آج کا اردو والی طبیۃ پوری طرح استفادہ نہیں کر سکتا تھا۔ ہم نے اس علی اور جامع ترجمہ کو انسان اور سیمیں بن کر عربی متن کے بیرون شائع کرنے کا خوب کیا۔ مزدانت قام کیے۔ پھر ابندی کی گئی۔ الحمد للہ ہم اپنی عایدہ زبان میں ترجمہ کرنے میں کامیاب ہو گئے۔ اب یہ ترجمہ آپ کے ہاتھوں میں ہے۔

الدولیۃ المکیت کا تاذہ ایڈیشن لورڈ ایڈم ترجمہ لائتے وقت ہم نے عالی جناب ڈاکٹر محمد سعید احمد ایم اے پی ایج کی ان تحریروں سے پھر بیرون میں شائع کیا جو آپ کے قلم سے اعلیٰ حضرت فاضل بربیلی رحمۃ اللہ علیہ کی شخصیت پر سامنے آتی رہی ہیں۔ پھر آپ کا "افتہ حیر" فارسی

۱۔ اس کتاب کے بعض صفات کے محس سیدہ ریاست علی قادری گرامی کے ذخیرہ کتب کی وساطت سے پروفسر ڈاکٹر محمد سعید احمد ایم اے پی ایج کی ڈی پرنسپل گورنمنٹ کالج شہنشہ نہ نے اپنی تاییت امام رضا اور عالم اسلام " مطبوعہ شہنشہ میں شائع کر دیئے ہیں۔

۲۔ دیکھیں "اٹام احمد رضا اور عالم اسلام" صفحہ ۱۰ مطبوعہ ادارہ تحقیقات امام احمد رضا کراچی

کے لیے یہ کسی گواں قدر مطاوعہ ہے۔ جسے یہ ان کی اجازت سے بعد تشكیر و استنان شریک اشاعت کر رہے ہیں۔ یہ تو نی رکھتے ہیں کہ ہماری قلبی کو تباہی کے باوجود تباہہ ترجمہ فارسی تاریخ کرام کو علیم مصطفیٰ صل اولہ بیدار سلم سے متعارف کرنے میں مدد نہافت ہو گا اور ٹکڑے اہانت اسے قدر کی نگاہ سے دیکھیں گے۔ اور ہماری یہ کوئی شکور و ماجور ہو گی۔

ہمیرزادہ اقبال احمد فاروقی

۱۸۱۔ مولیازادہ گارڈن

یکم جنوری ۱۹۸۶ء

لاہور۔

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)



## افتتاحیہ

عالم اسلام میں امام احمد رضا کا اپلا تعارف اس وقت ہوا جب دو  
 ۲۹۵ شاہزادے میں اپنے والد امجد مولانا محمد نعیق علی خاں کے ہمراہ جو بیت اللہ  
 کے لئے سو میں شریفین حاضر ہوتے، اس موقع پر یقینی شاعر حسین بن مساجع  
 جمل اسیں بھی نے بغیر کسی سابقہ تعارف کے امام احمد رضا کی پیشانی دیکھ کر  
 بے ساختہ فرمایا:-

اَن لِاجْدِ نُورَ اللَّهِ مِنْ هَذَا الْجَبِينِ

”میں اس پیش کی میں شکا فوکوس کر رہا ہوں“

اس کے ساتھ اور واقعات بھی پیش آئے جن کی تفصیل آگے آتی ہے۔  
 عالم اسلام میں اس جمل تعارف کے تقریباً ۲۲ سال بعد ۱۳۳۷ھ/ ۱۹۱۹ء میں  
 قدسے تفصیل تعارف اس وقت ہوا جب روزہ میں امام احمد رضا کا فتویٰ  
 تصدیق و توثیق کے لئے علامہ اسلام کے ساتھ ہریش رو اور انہوں نے اپنی  
 تصدیقات عنایت فرمائیں، پھر جو پرس بعد ۱۳۳۷ھ/ ۱۹۱۹ء میں پچھلے تعارف کی  
 کنکلیل ہوتی ہے جب امام احمد رضا دوسری بار بیت اللہ کے لئے عورتی میں  
 حاضر ہوئے اور وہاں ملماں نے آپ سے فتویٰ سئے اور سندریں جمل میں اور  
 آپ کی حرفی تصدیقات استند العتمہ اور الدوّلۃ الکبیریٰ تعارفیٰ تکمیلیں اور  
 تصدیقات ثبت کیں، ایک نہیں بکھر، ۸۰ ملماں اسلام نے اپنے تأثیرات  
 بڑی فراخ دلی کے ساتھ تحریر فرمائے تفصیلات آگے آتی ہیں  
 الغرض امام احمد رضا کی شخصیت و ملیٹ جس کا تعارف ۱۳۳۷ھ/ ۱۹۱۹ء

میں جو اتفاق بیکار اسلام کے ۲۰ سال کے اندر اندر دو رونز دیک اس کا چرچا  
بسوئے گا، علامہ اسلام نے امام احمد رضنے سے جس دلیل گی اور شفیعی کا ثبوت دیا وہ  
باعث ہی رہت ہے چند تاثرات ملاحظہ ہوں :-  
حافظ کتب الحرم شیخ عبداللہ بن فطیل علیہ السلام کو مکہ مکرمہ کے ایک جتید علم تھے،  
ایک مکتوب میں امام احمد رضنے کو نکھلتے ہیں :-

لَكُنَ الْفَقِيرُ أَعْدَنِي ثالثًا وَلَا دَكُمْ لَهُ

”لیکن فقر آپ کی اولاد میں خود کو تیرابٹا شمار کر لے ہے۔“

بین بندگ امام احمد رضا کی تقسیمیتِ الدولۃ المکہیہ پر تقسیم کرتے ہوئے لکھتے ہیں :-  
**شخنا العلامۃ المحمد**

اور ام احمد رضا کی دوسری تصنیف المستند المعتبر پر تقریظ لکھتے ہوئے۔  
لکھتے ہیں : [www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

بِلْ اقُولُ لِوَقِيلٍ فِي حَقِّهِ أَنْ هُجِّدَ هُذَا  
الْقَرْنَ لِكَانَ حَقًا وَصَدَقَاهُ

شیخ مولیٰ علی شامی الانہری احمدی در ویری الدولۃ المکبیۃ پاپی لفڑی  
میں ساختے ہیں :-

أمام الائمة: المجد والهبة الامامية

او حسین بن ہلام رسید عبدالقدار طرابی میں الدولۃ المکیۃ جی پر تقریظ لکھتے ہوئے  
لکھتے ہیں ۔ ۱۴

لے سوپ ہم رہ نہ کہ اسی لئے

سلة احمد بن خالد : الدرر المكية بالنادرة الغيبة ، طبع عکراجی ۱۹۹۱ء۔ ص ۶

کے مدرسخان : حمایت احمدیں ، مطہری مدرسہ چوری ۱۹۶۷ء ، ص ۱۵

شیخ محمد رضا خان: *ایدیهات المکتب*، ص ۶۳۲

## حادی ملۃ الحمدیۃ الظاہرۃ و مجدد السماۃ الحاضرۃ لہ

ا) احمد رضا کے معاصرین میں حاجی امداد اللہ بن احمد رضا جسکی رحمۃ اللہ علیہ کے خلیفہ مولانا رکن علی اپنی فارسی تصنیع تذکرۃ علمائے بند میں امام احمد رضا کے حالات میں لکھتے ہیں ۔

” در سال نزو پنجم صدی مذکور (۱۲۹۵ھ) پیغمبیر والد ماجد  
خود ہبزیارت عربین شریفین نادہجا اللہ شریف، مشرف شدہ اذ اکا بسر  
علمائے آں دیار اعلیٰ سید احمد و حلان مفتی شافعیہ عبدالرحمن سراج  
مفتی حنفیہ سند حدیث و فقہ و اصول و تغیر و دیگر علوم یافت  
روزے نمازی مغرب بقایم ابراہیم علی السلام خواند، بعد نماز امام شافعیہ  
حسین بن صالح جبل الطیل بلا تعارف سابق، دست صاحب ترجیح گرفتہ  
بکاڈ مخدود بود و مادر پیش ایں تو سے گرفتہ فرمودا۔ [www.alahabab.com](http://www.alahabab.com)

ا) لاجد سورۃ اللہ من هذان الجبین

پس سندی صاحح است دا جا دست سلسلۃ قادریہ پر مختلط فاصح خادہ فرمودہ  
کہ نام تو پیغمبر الدین احمد رضا است ۔ و سند مذکور تھا ہبزیارت جامک  
علیا الرحمہ یا زادہ و سالط اندر دہم در مکہ سلطنه، ایسا ہے شیخ جبل الطیل  
موصوف شرح رسالہ جو ہر کو مفتیہ در بیان مناسک حجہ مذہبیہ شفیعیہ  
کے از اقصیٰ سیکھیت شیخ سابق الاصح است، اندرو یوم نوشہ و نام  
آں النیرۃ اوضیعی شرح الجوہرۃ المضییہ مقرر کردہ چیز شیخ بُعد،  
شیخ بُخیم و افرین و سے بکشاد، در مدینۃ طیبیۃ شافعیہ یعنی  
صالح زادہ مولانا محمد بن نکوہ رب حیافت صاحب ترجیح کردہ ۔

بعد مازی عث ر صاحب رحیم در سجود خیف تنا توقت نمود، در آنجا  
بثرت مخزرت یافته ملے

(ترجمہ) «فَلَمَّا مِنْ أَپْنَى وَالْمَاجِدَ كَمْبَرَهُ حَمِينَ شَرِفَرَهُ مَزِّرَهُ  
أَوْ دَهَانَ كَمَّا كَمْبَرَهُ لَمَّا شَفَقَيْهُ سَيِّدَ الْمُحَمَّدَ حَلَانَ هَنْتَيْهُ خَمِينَ عَلَيْهِ حَلَانَ  
سَرَاجَ سَعَيْهُ صَرِيَّثَ وَفَقَرَادَهُ وَقَنْيَارَدَهُ دَرَدَهُ سَرَسَهُ مَلَوَهُ مَنَسَهُ  
أَيْكَ رَوْزَنَاهَ مَخْرَبَهُ مَقَامَهُ أَبَرَّهُمْ طَلِيَّهُ السَّلَامَ لَبَادَهُ  
كَمْ بَعْدَهُمْ شَافِقَيْهُ مَسِينَ بَنْ صَاعَحَهُ جَمِيلَهُ سَنَهُ سَابِقَهُ تَعَارِفَتَهُ كَمْ بَيْفَرَهُ  
مَوْلَانَا أَحْمَدَ بَنَفَافَهُ كَمَّا لَهَهُ پَلَانَهُ أَوْ دَهَانَهُ كَمْ بَرَكَهُ  
آپَ کَمْ بَيْشَانَیَهُ تَحَلَّهُ سَبَبَهُ اَوْ فَرَمَالَهُ : -

”مِنْ اَسْبَيْشَانِيْهِ مِنْ اَلْشَرِفَهُ نُورَهُ پَامَهُ ہوں“

اس کے بعد اہم شافعیہ نے آپ کو صحاح ستہ میں درسلسلہ تادیہ  
میں اپنے ذکریوں میں سے احادیث حرف قرآنی اور فرمایا کہ تسلی  
ہم صیار الدین احمد رکھا، سنی مذکورہ میں اہم بخاری طیلار حرج تک  
گیا ہے واسطے ہیں۔

نحو حرم میں شیخ جمل الیل موصوف کے ایجاد پر مذہب  
شافعیہ میں مناسک حج پران کے رسالے جو ہر فہرستہ کی دور و نزدیں  
شرح کمی اور اس کا ہم النیۃ الوضیفی شرح اب گوہر قالمعنی رکھا  
جب یہ شرح شیخ موصوف کے پاس آئے گئے تو شیخ نے تھین د  
آفرین کی۔

دریزہ طیبہ میں منت شافعیہ ماجزادہ مولانا محمد بن محمد عرب نے  
آپ کی دعوت کی، اسی روز نمازِ خشار کے بعد سجود خیف میں شافعیہ کا

اور یہاں آپ کو مغفرت کی بشارت ملی ہے۔

خوداهم احمد رضانے یہ حالات اپنی تقسیمت النیرۃ الوضیفی شرح الحجۃ بردا  
میں اس طرح لکھتے ہیں :-

” ۲۹۹ ” میں فیقر سرای القصیر ب المصطفیٰ احمد رضا حنفی متعدد  
برکاتی بریوی غفرانکاری۔ — جل جی کاپ —  
حضرت مولانا امروی محمد نعی ملی خاں صاحب قادری برکاتی مظلوم العمال  
خلف — حضرت مولانا امروی محمد رضا علی خاں صاحب قادری قدس سرہ لعلی نقیت حاضری بلطف مظہر  
مکرمہ — ہاتھ آئی حسن العاق کرائیت ز جناب  
مولانا سیدی حسین بن صالح جل اللیل علوی فاطمی قادری بھی امام خطیب  
ش فییے مقام ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے قریب کے فقیر کعبات  
طوات اور وہ جناب اہم تر نماز مغربی سے فارغ ہوئے تھے  
ملازمت ہائل ہوئی۔ سچان اللہ اکبر بحیث بندگ خوش اوقات د  
برکات ہیں۔ اکثر عرب، جاوه و دا غستان وغیرہ بلاد نزدیک دو ر  
کے ہزاروں آدمی ان کے بکداں کے مریدوں کے مرید اور مشرف  
بیعت، سلسلہ تلمذ سے تنقید ہیں۔

اول نیاز میں حد سے زیادہ لطف فرمایا، فقیر کا ہاتھ دست  
مبارک میں لئے دولت خانہ بک کر نزدیک باب صفا واقع ہے،  
لے گئے اور تاقیم مکمل عالم حاضری کا تھا صاف فرمایا، فقیر حسپ دعو  
حاضر بوا، مسائلِ حجج میں ایک ارجوزہ اپنائی باخوبیہ لمعنی فقیر کو منایا  
بچھ فرمایا، اکثر اہل بندوں سے مستفید نہیں ہو سکتے، ایک توز بان عربی،  
دوسرے نہ سبب شافعی اور بندی اکثر حنفی، میں چاہتا ہوں کہ تو انہی  
بزبان اردو و تشریح اور ماس میں مذاہب حنفی کی توضیح کر دے، فقیر نے

باعت اجر ہر یوں دو ثواب حبل سمجھ کر قبول کیا، اگرچہ وہاں نہ فرست بخی و  
نکایت پکس۔

روز اول دو بیت کے متعلق صرف تفصیل مسائل میں تین موقوں  
سے نامذکور گئے، جب بطور الموقن حضرت کئے، جانب مولا نافے فرمایا  
میرا مقصود تطول اور اس قدر تفصیل نہیں کہ عوام اس سے کم منتفع متوجه ہوتے  
ہیں، صرف ہمارے کلام کا تزہیر و خلاصہ طلب اور جہاں حنفیہ کا اختلاف  
ہواں کا بیان مذہبی ہو جائے — فقیر نے اسال امر لازم اور  
یہی امر فرست حاصل کے طالب دیکھ کر بتا رجح سیشم ذی الحجه (۹۷ھ) روز  
جان افر و ز دشنبہ یعنی تقویتی مکہ دے اور النیرۃ الوضیفی شرح الحجۃ  
الحنفیہ سے مقتبہ کئے ملے

ملہ احمد بن حنبل اور شرح الحجۃ الحنفیہ، مجدد الحنفیہ، مسلم بن حنبل، مس ۲۰۲  
(منویت)، الحجۃ الحنفیہ، عویں مذکومہ مالیہ اور النیرۃ الوضیفی اس کی اور دو شرح اور الطریقۃ  
النیرۃ الوضیفی کے جواہی ہیں، اس کے علاوہ بھی امام احمد رضا ہیں، یہ تینیں یک جا مطبع افراحمدی الحنفی  
ہیں ارجمندی افخرہ شنستہ کو طبع ہوتے — راقم کو یہ مطبوعہ نسخہ حنفیہ ریاست ملی قادری  
کی ہدایت سے ملا، اس کی تفصیل یہ ہے :-

صفر ۱ صد اٹک الحجۃ الحنفیہ مع شرح النیرۃ الوضیفی، پھر زیارت حضرت رسالتہ  
صل اٹھ ملیہ علم سختیں امام احمد رضا نے اپنے رسالے البرقہ اشارۃ علی مارقد  
الشہر کا خلاصہ شان کیا ہے، صفحہ ۲۲ سے ۲۳ تک مسجد ابہا سنتہ پھر امام احمد رضا  
کے جواہی الطریقۃ الوضیفی صفحہ ۲۳ سے، ۲۴ تک پھیلے ہوئے ہیں۔

اہم احمد رضا نے جو شی بامدار و جدید افخریں جمع کئے ہیں جس طرح اجھل غنیمہ مقداد تیر  
در ج کئے جاتے ہیں، پھر احمد رضا کی طبع ایجاد پسند نے وہ طاری بھی دک جو اجھل ایجھے ہے۔  
اہم احمد رضا نے دو بعد ایک میاء سے بہت اپنی ہیں مسجدے الحسین نے بیوی زک حنفیہ پس کی۔

الفرض جو میں شریفین میں امام احمد رضی کا جواب دلائی شاندار تعارف ہوا رہے مستقبل کے لئے راہ ہموار کر دی اور پھر علیاً ہنوب امام احمد رضا کی تکمیل شاہستے ہے۔ متفق ہوتے رہے اور اپنے اپنے تکمیل کرنے سے بے، اس طبقے میں امام احمد رضا کی مندرجہ ذیل تصانیف خاص طور پر قابل توجہ ہیں:-

۱. فتاوی الحرمین بحث نبوة ایں (۱۲۹۳ھ/۱۸۷۶)
۲. المستدر المعتمد فی بنا شجاعة الائمه
۳. الدولة الکبیر بالهادیة الغیثیة
۴. الاجازة الرضییة بحل مکتب البیهیة
۵. الاجازات المتمیزة لعلماء بیک و المدینة
۶. کفر الغیر القائم فی الحكم قرطاس لدی ہم
۷. الفیض الالکبیر حصل الدوّلۃ الالکبیر

ان میں یعنی تصانیف کے بارے میں مجمل ایساں موض کیا جا رہے تاکہ عالم اسلام سے امام احمد رضا کے تعلق پر موشن پر کے اور عالم اسلام کی قیمت سے ان کے انکار کی پذیری ای کے تعلق حفاظت محدود ہو سکیں۔

۱. فتاوی الحرمین، ندوۃ العلماء (بھارت)، کے بارے میں امام احمد رضا کے ۲۸ سوالات کے جوابات پر مشتمل ہے۔ جوابات بقول امام احمد رضا ۲۰ گھنٹے میں تکمیل کئے گئے، یعنی ۲۰ سوال حکایتہ کو بعد نہ ایسیح سے میں کر کے ۲۰ سوال حکایتہ میں فخر سے پہلے پہلے سودہ اور مبینہ مکمل کر دیا گیا۔ امام احمد رضا اپنے علی اشاعت میں اس کی تفصیل بوس بیان فرماتے ہیں سے

فما ہو لشغل عشرين ساعت

و عنها الى لسجدت ولا كل بسخرا

فما كان دألا بتو فيق سبنا  
لله الحمد حمداداً سماياً تأبد له

یہ انتشار و منتشری تقریباً ۲۰ صفحات پر مشتمل ہے جبکہ یہ علمائے حرمین  
کے راسخے پیش کیا گی تو مکمل مختصر کے ۱۶ اور مدینہ مسیہ کے ۱۷ ملکی اعلام نے اسی  
تصدیق و توثیق فرمائی۔ حافظ کتب الحرمین یعنی الحمیل بن علیل علیہ کی تعدادیں ۲۲ صفحات پر  
مشتمل ہے جس میں حالات پر بحث اور جوابات کی تصدیق کے علاوہ امام احمد رضا  
کو ان کے علم و فضل کی بنابر پڑھائیں تھیں کیا ہے اور بند العاب و آداب سے  
نماز اسے تھے

۱۔ شاہ فضل رسول جدیوی (م ۱۲۸۹ھ/۱۸۷۲ء) کی عویٰ تصنیف العقد المستند  
(۱۲۷۰ھ/۱۸۵۳ء) میں امام احمد رضا نے المحمد المستند کے نام سے عویٰ میں تعلیقات  
حوالی کا اضافہ کیا ہے۔ [www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org) میں یہ علمائے حرمین کے سچے  
پیش کیا گیا جس پر یہ ملکار نے اپنی اپنی تعاریف اور تعلیمات ثبت کیں گے  
ان تعلیمات میں امام احمد رضا نے اپنے بعض معاصرین کی قابل اعزاز نگارشات کا  
تعاقب کیا ہے اور اپنا علمی نظر پیش کیا ہے۔ اسی پس نظر میں شاہزادہ حسنہ کو  
امام احمد رضا نے ایک کتاب تسبیہ ایمان بیان کیا تھا۔ قرآن تصنیف فرمائی جس میں قرآنی بیانات  
احادیث نبویہ کی روشنی میں شان رسالت مآب مصلی اللہ علیہ وسلم کی جملکیت کھائی ہے۔  
۲۔ البدلة المکبیر بالمدۃ الغیبیۃ چند رسالت کے جوابات پر مشتمل ہے جو  
مکمل مختصر کے زمانے میں شاہزادہ کو پیش کئے گئے تھے۔ اس کتاب کے دو حصے ہیں۔

لئے عبد العزیز اختر احمدی : رسائل و مصنویں ، ج ۱ ، مطبوعہ لاہور ۱۹۶۷ء ۔ ص ۳۰  
لئے فتاویٰ اکرمی : رسائل و مصنویں ، ج ۱ ، مطبوعہ لاہور ۱۹۶۷ء میں شامل ہے۔ عویٰ میں کے سچے تھے  
اوہ درج جسمی کردی گئی ہے، تصنیف کے لئے اس طرف رجوع کریں۔

لئے یعنی اور حوالی کا بہر اور استانبول سے شائع ہو گئے ہیں۔ سرور  
لئے تسبیت کے لئے مطابعہ فرمائیں جس اکرمی مطبوعہ لاہور ۱۹۶۷ء ۔ ص ۲۶

پہنچ سے میں مسئلہ علم غیب پر فاضلاء بحث کی ہے اور حضرت مولیٰ امیر علیہ وسلم کے لئے علم غیب ثابت کرتے ہوئے بڑے عقول اور دل نشیں افزاں سے اپنا موقف بیان کیا ہے دوسرے سے میں دیگر چار سوالات ہیں۔

جب یہ کتاب علمائے عرب کے سامنے پیش کی گئی تو انہوں نے بڑی پیاری کی اور تقریباً ۱۰ صفحہ نے اس پاپی تصدیقیت بکھیر لئے ۔۔۔ پیش نظر کتاب انہیں تعاریف کی تقریب و نتائی سمجھتے ۔۔۔ اس لئے ضروری ہوا کہ اس کتاب میں مندرج مسئلہ غیب سے متعلق امام احمد رضا کا خلاصہ پیش کر دیا جائے کیونکہ یہی مسئلہ دو نتائج و اختلاف ہے لیکن اگر حقیقت بھجو دیا جائے تو کم از کم ایک عقول اور ثابت نہیں کر سکتا۔ امام احمد رضا کے انکار کا خلاصہ یہ ہے ۔۔۔

۱۔ علم ذاتی محیط اللہ کے لئے ہے، علیم عطا فی غیر عطا مخلوق کے لئے۔

۲۔ علم خلائق است مثاباً *الله الذي خير تهذب* *ahazr* دونوں میں نسبت ناممکن کیا اس امور کا دھوی۔

۳۔ علم ذاتی واجب الذات اور علم عطا فی عطا ناممکن۔

مذکور سے پہلے اقتضیے عہدین کا آناء علیہ ۱۳۲۸ھ / ۱۹۱۰ء، بریلی اسکے عہدین سے متعلق امیر الحجہ کا خلاصہ حکمت اور اس میں ۲۰ تعاریف کا خلاصہ شامل کی گی ۔۔۔ بعض عہدین نے اور امیر کی عہدین شاعت کی وجہ سے ہواں و خواص میں اس کے مذہبیات کے متعلق خلاصہ فرمایا چیلادی ہیں اسی خود میں ہر اک فردی طور پر اس کا خلاصہ سچ تعاریف پیش کر دیا جائے چنانچہ مندرجہ بالا عہدین ۱۹ اشہان تسلیہ کو خلاصہ درس اہل حفت صحیح است متعلق سلام ابریلی اسکے اجلاس میں قریر کیا گی، امیر الحجہ کا اصل متن اور تعاریف بعد میں بریلی شائن جریئے چنانچہ تسلیہ ۱۹۵۹ء میں بریلی بار کراچی پاکستان سے امدادۃ الحکیم کا جو قنٹیٹی ہے اس میں عہدین شائن براں اس میں تعاریف نہیں، صرف حق و حکایتیں پڑھتے ہیں کراچی بی سے دوسرے ایڈیشن شائن براں اس میں تعاریف نہیں، صرف حق و حکایتیں

۳۔ وہ اذلی، یہ حداثت ————— وہ خیر خلق ای مخوق ————— وہ زیر قدر  
نہیں، یہ زیر قدرت الہی ————— وہ واجب الیقان، یہ جائز افشاء —————  
اس کا تغیری تعالیٰ، اس کا ممکن۔

۴۔ علیم کل اللہ کو متراوار بھے اور علم بعض، رسول اللہ کو ————— گریب بعض میں  
فرق ہے ————— پانی کی بوندی بھی بعض ہے اور سمندر کے مقلبے میں  
ڈریا، بھی بعض ہے ————— تو بعض بعض میں زمین و آسمان کا فرق ہے۔  
۵۔ میانگین کا بعض، بعض دنوہیں کا ہے اور ہمارا بعض سُرگت دیکھنے کا جسکی  
قدرت خدا بھی جانے اور جن کو عطا ہوا۔

۶۔ جس طرح علم ذاتی پر ایمان لانا ضروری ہے، اسی طرح علم عطا ای پر ایمان لانا،  
ضروری ہے کہ قرآن کریم نے دونوں علوم کی خبر دی ہے ————— اپرے  
قرآن پر ایمان لانے سے والا دونوں علوم میں ————— کسی علم کا منکر نہیں بوسکتا  
جو منکر ہے دہلوی سے قرآن پر ایمان نہیں لایا اور جو لوپرے قرآن پر ایمان  
نہیں لایا اس کا حکم معلوم۔

۷۔ کسی عالم کے علم کی اس لئے لذتی کرنا کہ دہ استادوں کے پڑھائے سے  
پڑھائے، کسی صاحب عقل سے متوقع نہیں ————— صاحب عقل اس کے  
علم کا اعتراف کرے گا اور کسی بھی یہ کہہ کر اس کے علم کو بیکاہ کرے گا کہ اس کے  
علم میں کی خوبی ہے، یہ تو پڑھائے سے پڑھائے ہے اور سب اسی طرح  
پڑھتے ہیں۔

الغرض امام احمد رضا خاں، حنور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے علم کو  
تنا بھی محیط، خالق، زیر قدرت الہی اور حداثت لمنتے ہیں گر اسی کے ساتھ  
اپ کی دععت علم کو دہی نسبت دیتے ہیں جو ایک سمندر کو پانی کی بوندی سے  
ہوتی ہے بلکہ اس سے بھی کہیں کم۔

الدولۃ الکیریۃ ۱۲۲۱ھ میں مکتبہ علمیہ میں تصنیف فرمائی، ہندوستان

ہلپی کے بعد ۱۹۷۹ء میں اس پر حواشی تحریر فرماتے ہیں کہ ایکی حزاں یہ ہے :-  
 العیوضن الملکیہ لمحابیہ ولۃ الملکیہ (۱۹۷۵ء)

۵۲۲ الہدایات الرضویہ مجلہ بجز العییہ (۱۹۰۵/۱۳۲۲ھ) اور الاہدایات المدینیہ (۱۹۰۶/۱۳۲۳ھ) ان سندات پر مشتمل ہیں جو امام احمد رضا نے علماء اسلام کو حیات فرمائیں، اس میں وہ خطوط بھی شامل ہیں جو علماء اسلام نے امام احمد رضا کو نکھلے تھے۔

۶- کشف الغمیۃ القاہمیہ احکام قریس العظیم (۱۹۰۹/۱۳۲۳ھ) کی تفصیل یہ ہے کہ قیام مکہ مظہر کے زمانے میں امام سعد احکام مولانا عبداللہ میرداد اور ان کے استاد مولانا احمد محمد جباری نے نوٹ کے سلسلہ کے سلسلے میں ایک سبقتہ، امام احمد رضا کے سامنے پیش کیا۔ امام احمد رضا نے اس کے جواب میں ڈریخ دن سے کمر مت میں علی میں رسالہ کشف الغمیۃ القاہمیہ تحریر فرمایا۔ جب یہ رسالہ علیہ حریم کے سامنے میں کیا تو انہوں نے قدر کی شکاہ سے دیکھا اور اس کی تسلیں لیں، مکمل ایجح الامر احمد الیخیر میزاد حنفی، قاضی مکہ شیخ صدیع کمال حنفی، حافظ کتب الحرم سید احمد بن خلیل حنفی، مفتی حنفی، شیخ عبداللہ صدیع دخیریم۔ امام احمد رضا سے قبل آپ کے لئے اس امامتہ مفتی علیم مکہ مسفل مولانا جمال بن عبداللہ بن عزریلی سے بھی نوٹ کے سلسلے میں سوال کیا گی تھا کہ اس پر زکوٰۃ ہے یا نہیں لیکن انہوں نے جواب سے اعراض فرمایا اگر امام احمد رضا نے ثانی جواب دیا جس پر مفتی حنفی عبداللہ بن صدیق پیریکل ایکھے۔

الزمن امام احمد رضا کی شخصیت حریمیں شریفین اور عالم اسلام میں جانی پہچانی ممکنی اور ان کے علم و فضل کا خواص و خواص میں چچا مختار جس کا اندازہ

سلہ اندریں اللہ کیا کیسی تحریکی حزاں نہیں یا استہلی قادری (کراچی)، اور سلسلہ خالد علی خان (ابریمی) اکی خدایت سے نافذ کو طالع اس کے بجز مختفات کا لکھن سکتا ہے، اس کتاب میں شامل کیا جد ہے۔ سعدود سلہ و مددوں میں سے، رسائل رضویہ، ج ۲، مطبور صدیہ بورڈ لائلہ، میں شامل ہو گئے ہیں۔ سعدود

علمی عرب اور اسلامی علمکار میں ہوا۔ ہم علمائے عرب کی تقدیر یقظاً کا ملاد صد آخر میں بدین قرار میں کریں گے۔

بلاشبہ علم فضل میں امام احمد رضا کا ان کے معاصرین میں کوئی ہم پیدا نہ تھا، اگر کوئی محقق یا نیکری کتب و تکالیف کے معاصرین کے آثار علیہ اور امام احمد رضا کے آثار علیہ کا تقابلی مطالعہ کریں تو حقیقت روز روشن کی طرح عیاں ہو جائے گی کہ امام احمد رضا کا ان کے عہد میں کوئی ثانی نہ تھا اور پھر کثرت علوم پر امام احمد رضا کو جو عجیب اور ممتاز حالت حاصل تھی اس کی نظریں ان کے عہد میں کیا، مانی ہیں بھی شاذی نظر آتی ہے۔

علماء حرمین شریفین میں صرف علمی حیثیت سے بلکہ شخصی حیثیت سے بھی امام احمد رضا کا پا پیر بہت بلند تھا جس کا اندازہ اُن منادات اجازت حدیث و بیعت سے ہوتا ہے جو امام احمد رضا نے علماء حرمین کو جانی کیں اور ان کتابات سے جو علمائے حرمین نے آپ کو بھیجے تیر خود امام احمد رضا کے طغوطات علیہ ان کے

— اس میں شک نہیں کہ یہ مفارقہ نہیں ہی وقوع ہے اور غالباً مطالعہ، خصوصاً ان حضرات کے لئے جو امام احمد رضا کی نعایت اور ملیت سے باخبر نہیں۔

مخفی سرچشمہ عتیق نامداری را اعلیٰ فرمیں کرائیں نے مجده الادر کے نام سے امام احمد رضا کے عنوان سے ایک نہیت ہی وقوع مفارقہ عویی زمان میں تھا اسے جو لکھائے میں کرائی سے شائع ہو گیا ہے اس علیے میں امام احمد رضا کی زندگی اور حکم سے متعلق سریانیم پیسوں پر جامیت کے ماتحت بحث کی گئی ہے، بلاشبہ عزیز زمان میں امام احمد رضا پر سیاہ-پیسیاہ سیاہ تصنیف ہے لیکن اس کے بعد مزدروں نے کہ امام احمد رضا کے ہر سو۔۔۔ دو بیس سو تھانے پیسیں کی جائیں، ان کی زندگی ایک بھرنا پیدا کار ہے۔ مسند

سلف حافظ خاں: الادعاء، ت. مسند اسکولہ رسائل رضویہ، ۲۲۷-۲۵۶، ص ۲۹۴-۲۹۵

گلہ احمد رضا خاں: الملفوظ، ج ۲، مطبوعہ کراچی، ص ۲۱۶-۲۱۷

صاجزدے کی تکاریات اور علماء عرب کی تصدیقات کے طالع سے بھی ہذا ہے  
حافظہ کتب اکرم شیخ الحنفی بن میظہ نے توبیاں تک کر دیا :-

(۱) مسلم افول لوقیل فی حقہ انہ مجددہ هذہ

القرن لکان حقاً و صدقۃ

”مکبد میں کہتا ہوں کہ اس کے حق میں یہ کہا جائے کہ وہ اصلی  
کا مجدد ہے تو بیک یہ بات سچی و صحیح ہو۔“

اور شیخ موسیٰ علی شاگی ازہری احمدی در دریوی مدنی فاطمیہ میں :-

(ب) امام الائمه المجدد لهذہ الاممہ کے

”امم کے امام اور اس امت مسلم کے مجدد“

مجدد است شخصی اور علمی دونوں خوبیوں کا جامع ہوتا ہے تو مندرجہ بالا  
اقتباسات امام احمد رضا کی جامعیت کامل کے آئینہ دار میں — مجدد  
وقت اپنے شہر کی اعلان کر کے آتا ہے اور چار داگہ طالب میں اس کا شرہ  
ہوتا ہے — آپسے دیکھیں مولانا سید احمدون البری مدل کی فرمائیں میں

(۲) فہول الحقيقة بان یقال انہ فی عصرہ اوحد

کیفت و فضیل اشہر من ناصر علی حملہ

”وہ اس لائق ہیں کہ کہا جائے گیاں جیسا ان کے زمانے میں  
کوئی نہیں کیوں کہ ان کا فضل و کمال اس آگ سے زیادہ مشہور ہے

لئے احمد رضا خاں : کنز الفقیر الفائم ، طبیور لاہور ، ص ۲۷۸

لئے احمد رضا خاں : رسائل رضویہ ، ج ۱ (لکھاں) ، ج ۲ (لکھاں) ، طبیور لاہور

لئے احمد رضا خاں : حسام الکھری ، طبیور لاہور ، ص ۵۱

لئے احمد رضا خاں : الدوڑۃ الکبیر ، طبیور کراچی ، ص ۳۶۲

لئے مکتبہ جیہا مسون البری عدنی ، رسائل رضویہ ، ج ۱ ، ص ۱۳۱

چیزیں کی جو علیٰ پر علیٰ جاتی ہے۔

اوسر یونا تفضل الحقیقی، امام احمد رضا کے تعلق و تفکر اور دلائل و بایہن کو دیکھ کر بے ساختہ پکارا گئے ہیں:-

(۵) الدالۃ علی سیو شیعہ علوم المولع العالم  
العلامة الفرمادی ادیٰ ہو فی الاعیان بمعزلة  
العین فی الانسان شے

” یہ براہت بتا رہے ہیں کہ مؤلف مالم علامہ، فاضل فنا ہے

اور حمادہ میں ایسا ہے جیسے بدن میں آنکھ ”

واقعی محمد و عصر کی حیثیت اپنے اعیان و اقران میں ایسی ہی ہوتی ہے  
جیسے جم انسان میں آنکھ بکھر بکھر انسان کی مناسبت سے یہ کجا جائے کہ آنکھ کی بیلی  
تو زیاد مناسب ہوگا۔

فیلم علامہ بخاری من شیعین امام احمد رضا کی جو قدر و منزلت کرتے تھے اس کا

کچھ نہ از و ان واقعات سے لگایا جا سکتے۔

(۶) مکمل عظیم میثیں بخطبار، بکیر العلامہ رسولان امیش احمد ابوالاکھیر میرزادہ ضعیفی کی وجہ  
سے امام احمد رضا کے پاس نہ آسکے چنانچہ انہوں نے یاد فرمایا اور امام احمد رضا  
کی زبانی رسالہ الدوڑۃ المکیرہ ساخت فرمایا، رخصت برستے وقت امام احمد رضا  
نے ان کے زانوئے سارک کو ہاتھ لگایا تو بساختہ ارشاد فرمایا:-

انما قبیل امر جلکھانا اقبال فعال کم شے

” جس آپ کے پردوں کو بوس دیں، جس اپنی جوتیوں کو چوہیں ”

ب) مکمل کم شے میں مکمل سے مرنیہ نورہ روائی سے ایک ذریعہ امام احمد رضا

شون زیارت روشنہ انور میں یہ جملہ ارشاد فرمایا :-

”روضۃ انور یا کب شگاہ پڑیتے پھر دم بخل آتے یہ ملے

۔ م وقت سابق قاضی نجف نظر شیخ صالح کمال موجود تھے، یہ سنتہ ہی بے تابز

انہوں نے فرمایا :-

”نعود مشر تعود مشم تعود شدم تکون ۴۰

”بِرَگَزْنَهِنْ، روضۃ انور حاضر ہو کر پھر حاضر ہو، پھر

دریزہ طبیب ہیں وفات نصیب ہو“

(ج) مولانا محمد کریم اللہ مساجرمی اپنی میں شادت بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں :-

انی مقيم بالسديت الامينة من دس سنتين

و ياتيها من الهند الوف من العلمين فيهم

علماء و فصل حمار و اتقیاء رأيهم ميدوسون

في سکن البَلَدِ الْمَيْنَاتِ اليَهُرُ من أهله

واسرى العلماء والكتاب العظام ماء اليك مهرين

و بالاحلال مسرعين ذلك فضل الله يوتيه

من يشاء ۴۱

”میں سالہا سال سے دریزہ مسورة ہیں رہتا ہوں، بندوستان سے

ہزاروں انسان آتتے ہیں، ان میں علماء، مصلحاء، اتقیاء رسب ہوتے ہیں

میں نے دیکھا کر یہ لوگ دریزہ طبیب کی گھیوں میں گھوستے پھر تھے میں کوئی

ان کی طرف پڑت کر بھی نہیں دیکھتا لیکن ان کی مقبولیت کی عجب شن

۴۰ محدث نان : المنفظ ، ۲۶ ، ص ۲۳

۴۱ محدث نان : ص ۲۳

کتب محدث نان : رسائل رضویہ ، ص ۲۵۲

دیکھتا ہوں کہ بڑے بڑے علماء و بزرگ آپ کی طرف دوڑ سکتے آئے  
ہیں اور یقین بحالانے میں مددی کر دے ہے میں<sup>۲</sup>  
اہم احمد رضا کی محبوبیت اور رحمت کا جو اس وقت عالم تھا، اس کے کچھ  
آثار اب بھی نظر آتے ہیں — آئیے مولانا غلام مصطفیٰ (درستہ عربیہ

اشرفت الدعوم، راجشاہی، بیکری دہلی) کی زبانی سے یہ :-  
(۹) وَكَلَّا میں حجج بیت اللہ شریف کے موقع پر چند فیقوں کے  
مولانا سید محمد علوی (امک معظر) کے در دلت پر حاضر ہوئے جب

اپنے تعارف ان الفاظ میں کرایا :-

نَحْنُ سَلَامٌ إِذَا تَلَامِيذُ أَعْلَى حَضَرَتِ  
مَوْلَانَا اَحْمَدَ رَضَا خَانَ الْبَرْلَوِيَّ حَمَّة

اللَّهُ عَلَيْهِ سَلَامُ  
تَوْسِيْدُ مُحَمَّدِ علویٰ سَرْوَنَدِ کھڑے ہو گئے اور ایک ایک سے معاون و  
ساعنی کیا اور پھر فرمایا :-

نَحْنُ نَعْرَفُ بِتَصْنِيفَاتِهِ وَتَالِيفَاتِهِ  
حَبَّ عَلَامَتِ السَّنَّةِ وَبِنَفْسِهِ عَلَامَتِ الْبَدْعَةِ  
” ہم اہم احمد رضا کو ان کی تصنیعیت اور تالیفات کے ذریعہ  
جانتے ہیں، ان سے محبت سنت کی ملامت ہے اور ان سے حکم

بر عکس کی نشانی ہے ”

(۱۰) اسی طرح مولانا غلام مصطفیٰ پنے رفقاء کے ساتھ عربیہ بزرگ خانہ  
شیخ حموختی اکجزاری سے ہے اور ان سے اپنے تعارف کرایا تو وہ کہی انکہ

لَوْلَهُ عَلَمٌ مَصْطَلَهُ : سفر نامہ حبیبین (بیکری دہلی) سطیحہ نامہ، ص ۶۶  
بِ الدِّینِ اَحْمَدِ رَضَوِی : سوانح اعلیٰ حضرت اہم احمد رضا بریلوی، سطیحہ نامہ، ص ۱۹۰

ایک ایک سے لنبیگی ہے اور مصافحہ کیا اور فرمایا :-

”حضرت علامہ فاضل بربیوی (رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ) اپرے عصر اور اپرے دوست تھے، ہم آج بھی ان کے علم و فضل کے مذاہ میں اور سبیشہ دعاؤں میں یاد رکھتے ہیں“ لئے

(ج) ۸۰ سال بزرگ مولانا عبدالرحمٰن سے ملاقات ہوتی تو انہوں نے امام احمد رضا کے تبرکات دکھائے جو ان کے پاس محفوظ تھے اور فرمایا:-  
”میں اس وقت چھوٹا تھا اور ذمی ہوش تھا، مجھے اچھی طرح یاد ہے کہ علمائے حرم شریعت جب اعلیٰ حضرت سے ملتے تو ان کی دست بوسی کرتے اور اتنا احترام فرماتے کہ میں سنھا اتنا احترامی ہندوستانی عالم کا نہیں دیکھا“

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
خَمْدَةٌ وَنَصْقَىٰ عَلَى رَسُولِهِ الْكَرِيمِ وَطَ

## الدُّولَةُ الْمُلْكِيَّةُ بِالْمَادَةِ الْغَيْبِيَّةِ

١٣٣٥

الحمد لله علام الغيوب . غفار الذنوب . ستار العيوب .  
المظير من ارتضى من رسول على أسر المحبوب وأفضل الصلوات  
وأكمل السلام على أرضى من ارتضى وأحباب المحبوب سيد  
المطهعين على الغيوب الذي علّه ربّه تعليماً و كان نصل الله  
عليه عظيم أولاً . فلهم عامل كل غيب زمان لَوْمَاتِهِ و ما حرج على الغيب  
بغنيين ولا هو بنعمته ذيبة بمحنون مستور عنده كان  
وما يرون فهو شاهد الملك والملائكة و شاهد المحبّات  
والمحبروت . صلى الله عليه وسلم .

سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کی ذات صفات کو اس اندازے  
 مشاہدہ فرماتے ہیں کہ آپ کی چشم مبارک میں شکنی پیدا ہوتی ہے اور نہ کوتا ہی پیدا  
ہوتی ہے۔ آج لوگ اس بات پر شک کرتے اور جھگڑتے ہیں۔ جسے آپ کی نگاہ  
نے دیکھا تھا۔ اللہ تعالیٰ نے آپ پر اپنا قرآن نازل فرمایا۔ قرآن ہر ایک ہی زیر  
کو صاف صاف بیان کرتا ہے حضور نبی کریم عالم ماکان و مایکون تھے اسی اور مستقبل  
کے تمام علوم پر نگاہ رکھتے تھے۔ وہ ایسے علوم تھے جنکی نہ حدیث نہ حساب۔  
ان علوم پر آپ کے ملاودہ کسی دوسرے کو بجور ماحصل نہیں تھا

سیدنا اوم علیہ السلام کے علوم - قام دینا علوم اور نوع محفوظ کے علوم کو  
ٹاکر سید الابنیاد صلی اللہ علیہ وسلم کے علوم کے مقابلہ میں رکھا جائے تو ایک سند  
کے مقابلہ میں ایک قطرہ آب کی چیزت سامنے آئیں گے۔ اسی طرح حضور نبی  
کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے قام علوم اللہ جل جلالہ کے غیر مذاہی علوم کے سند  
کے مقابلہ میں ایک چھینٹا یا چلتو ہیں۔ حضور اپنے اللہ سے مدد یتیہ ہیں اور ساری  
کائنات حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے مدد یتی ہے۔ دنیا کے اہل علم کے پاس جتنے  
علوم ہیں۔ وہ سب حضور کے علوم کا صدقہ ہیں اور حضور کے وسیلہ سے ہیں۔  
یہ قام علوم حضور کی سرکار سے آئے اور حضور کے دربار سے ہیں۔

وَكَمْ هُوَ مِنْ دَوْلَةِ رَسُولِ اللَّهِ مُلْقَىٰ عَزْ فَامِنَ الْبَعْرَأَ وَرِشْعَامِ الدِّيْرِ  
وَوَاقْفُونَ لَدَبِّهِ مَعْنَدَهُمْ مِنْ نَقْطَةِ الْعِلْمِ أَوْ مِنْ شَكْلَتِهِ الْحَكْمُ  
وَصَلِّ اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ دَسْلُو وَعَلَى الْبَهْ وَصَبَّجَهُ وَبَارِكَ كَرْمُ۔ أَمِنْ۔

جن دلوں میں مکرہ مر میں قیام پندرہ تھا۔ تیرے سامنے ہندوستان کے  
رہنے والوں نے سید الابنیاد افضل الصلوٰۃ والسلام علی آزاد اصحابہ کے علوم  
کے مقابلہ ایک سوال نامہ پیش کیا۔ یہ پیر کا دن تھا۔ پھریں ذوالجہہ ۱۳۲۳ھ کو  
عصر کا وقت تھا۔ مجھے دیکھتے ہی گمان ہوا کہ یہ سوال ان وہا بھیر کا اٹھایا ہو ہے  
جہنوں نے ہندوستان میں اللہ اور اس کے رسول کے خلاف توہین آمیز  
گنگلکار اسلام شروع کر کیا تھا اور اس موضوع پر کتابیں بھی لکھی تھیں۔ چونکہ مکرہ  
میں

لے رسول اللہ تم سے ملتا ہے ہر بڑا بھوٹا تیرے دریا سے چلو یا تیرے باریں سے الکھنٹا  
تیرے آگے کھڑے ہیں اپنی حد پر تیرے ملوں سے کوئی نظر ہی پر مہرہ اکوئی اواب پر نہیں گا؛  
ماجڑا وہ حامد نما خاں بریلوی

ایک پر امن اور امان یافتہ شہر ہے۔ اور اس میں بے پناہ علماء دین موجود ہیں۔ یہاں اگر کسی شخص کو مسند دریش ہو تو ان سے دریافت کر لیتا ہے۔ لکھ مغل کے علماء علوم دینیہ کے بھرنا پیدا کناروں میں لوگ انہیں چھوڑ کر تنگ سہروں کے کناروں پر نہیں جاتے۔

لکھ مغل کے علماء کرام (حفظہم اللہ تعالیٰ) ہمارے سردار ہیں۔ وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے علم اور دوسرے مسائل پر وہاں کے اعتراضات کا جامع جواب دیتے ہیں۔ ایک دوبار ایسے مسائل کی تشریح کی جس سے تمام اہل ایمان کو الہیان ہو گیا۔ دلوں کے زنجک دوڑ ہو گئے۔ دماغ روشن ہو گئے اور عیب رٹ گئے۔ ان تشریفات سے دہائیہ پر موت کا عالم طاری ہو گیا۔ یہ بندہ ضعیف (احمد رضا خاں بہر طیاری) بھی اپنے اللہ کے فضل و کرم سے اپنے باپ دادا کی رخچان سنت پر گامزن رہتے ہوئے وہاں پر قیامت برپا کر لامہت ہے۔ میں نے اب تک دوسرے سے نیادہ کتابیں تصنیف کی ہیں۔ اور اکابر وہابیتیں کو دوچار پار اسی نہیں کئی بار دعوت مناظرہ دی مگر یہ لوگ جواب دینے سے بھی ہماری رہتے اور بہوت ہا کر رہ گئے۔

جو لوگ ہندوستان میں پیش کر حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی توبہیں کرتے ہیں اور سبب دستم سے باز نہیں آتے اور اللہ تعالیٰ کی طرف جھوٹ اور کذب کی نسبت قائم کرتے ہیں وہ میدان مناظرہ سے بھاگ اُٹھتے ہیں۔ دم دبا

شہ: یہ وہ زمانہ تھا جب حضرت مولت طامؑ کی دو سو کتابیں شائع ہوئی تھیں۔ ایک وقت آیا جب آپ کی تعاونت کی لحاظ ایک ہزار دو سو ہنگامی۔ تفصیل کے لیے ملاحظ ذمیٹے: — مولغ مولانا عفر الدین بیہاری رحمۃ اللہ علیہ (مترجم)

کرنے اپنے بھروسہ کی سہر ساتھ نہیں کر پاتے۔ ان میں سے اکثر راہی مکہ عدم ہو چکے ہیں مگر جو باقی رہ گئے ہیں وہ عنقریب اسی ذلت سے دنیا سے پہنچے جائیں گے ان کی موت خیرانی۔ اور بد خواہی میں ہو گی۔

انہیں یہ معلوم ہوا کہ میں مگر مختار میں چند دنوں کے لیے قیام پذیر ہوں۔ میرے پاس حوالے کی کتابیں نہیں ہیں۔ بیت اللہ کی زیارت میں معروف ہوں۔ اور اپنے مولانا آقا جناب محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے شہر ( مدینہ ) کی طرف ہانے والا ہوں۔ ایسے موقع پر انہیں ایک سوال انہیں گھٹا اور سامنے لارکھا۔ انہیں امید بھی کر کت بوس کے بغیر مدینہ پاک کی تیاری میں جواب نہیں دے سکوں گا اور وہ خوش ہو کر کہتے پھر یہ گے کہ احمد رضا خاں جواب نہ دے سکا اور اس طرح وہ اپنی خفت کا انتقام لے لیں گے۔ میں پہنچے تو خاموش رہا حالانکہ اس سے پہنچے میں ان کے بڑوں کو لئی بارچیپ کر اچکا تھا۔ مگر انہیں کیا معلوم کہ میں دین میں کی امان میں ہوں۔ دین کی نصرت اور امداد کرنے والا خود مقصود محفوظ ہوتا ہے اللہ تعالیٰ کی قوت ہے۔ جب وہ کسی چیز کو کہتا ہے ہو جا۔ تو وہ ہو جاتی ہے۔ مجھے سمجھی اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل سے قوت بخشی ہے چنانچہ مجھے خالی آیا کہ میں اس سوال سے کے دو طرح کے جوابات تیار کروں ایک تو اہل حق اور سائل کے لیے تاکہ وہ راہ ہدایت پالیں اور دوسرا ان ہٹ دھرم حل کرنے والوں کے لیے، چنانچہ میں نے قلم اٹھایا اور ہر ایک کے لیے ایسا جواب تیار کیا جس کے وہ قابل تھا۔

# نظر اول

دین کا دار و مدار یاد کیں کہ دین کا دار و مدار اس بات پر ہے جس سے نجات اخروی میسر ہو۔ پورے قرآن پاک پر ایمان لانا نہایت ضروری ہے۔ دنیا میں بہت سے گراہ وگ ایسے ہوتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کی بعض آیات پر ایمان لے آتے تھے مگر بعض کو نظر انداز کر دیتے تھے ان میں قدریہ فرقہ مشہور ہے (یہ وگ اپنے اپ کو اپنے افعال کا خالق جانتے تھے) وہ اس آیت کریمہ پر ایمان لائے۔

وَمَا ظلمَنَا هُنَّا هُنَّا تَرَبَّعُوا ۝ ترجمہ: ہم نے ان پر خلم نہ کیا، بلکہ وہ خود افسُهُمْ لِيظُلْمُونَ ۝ اپنی جانوں پر خلم کرتے ہیں۔

مگر وہ اس آیت کریمہ سے منکر رہے ۔۔۔  
وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْلَمُونَ ۝ اللہ تعالیٰ تھا را بھی خالق ہے اور تھا رے عالٰ کا بھی ۔۔۔

ایسے ہی ایک فرقہ جائز ہے یہ لوگ انسان کو پتھر کی طرح مجبور حضن جانتے تھے۔ وہ اس آیت کریمہ پر ایمان لائے تھے۔

وَمَا قَسَّاْنَ إِلَّا أَنْ يَشَدَّدَ اللَّهُ تَرجمہ: تم کیا پا ہو مگر یہ کہ پا ہیئے اللہ جو ذرتَ اللَّعَالَمِينَ۔ ملک ہے سارے جہاں کا۔

جائز ہے اس آیت کریمہ کے مثکر ہیں ۔۔۔

ذَلِكَ جَنَّرِيُّنَا هُوَ بِغَيْرِهِ وَ ترجمہ: ہم نے انہی سرکشی کا بدلہ دیا یہی

اَنَّا لَصَدَّقُونَ -

ہم صد در پتھے ہیں۔

خارجی لوگ گناہ کبیرہ کرنے والے کو بھی کافر کہتے ہیں۔ وہ اس آئیتہ کریمہ پر ایمان رکھتے ہیں۔

وَإِنَّ الْمُجَارَلَقَ جَهَنَّمَ يَضْلُوُنَّهَا تَرْجِهُ :۔ بے شک فاجر لوگ صد در جہنم میں جائیں گے وہ نیامت کے دن اس میں جائیں گے۔

پھر یہ لوگ اس آئیتہ کریمہ کا انکار کرتے ہیں۔

إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى لَا يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَرِّكُ بِهِ تَرْجِهُ :۔ بے شک اللہ تعالیٰ شرک کو یغفرنا دوں ذاکر ملن یشداد، نہیں بخشنا مگر اس کے علاوہ بختے گناہ میں۔ جسے پاہے بخش دیتا ہے۔

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

فرقد مر جیبہ کا عقیدہ ہے کہ مسلمان لوئی جبی گناہ کر لے اسے نعمان نہیں ہوتا۔ وہ اس آئیتہ کریمہ پر ایمان لاتے ہیں۔

لَا تَقْنَطُوا مِنِ الرَّحْمَةِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ تَرْجِهُ :۔ بے شک اللہ سب گناہ بخش دیتا الذنب جمیعاً اتَّهُ هُوَ الْغَفُورُ ہے اللہ کی رحمت سے ناکمیہ نہ ہونا وہ الرَّحِيمُ ط بخشنا والامہر بان ہے۔

مگر یہ لوگ اس آئیتہ کریمہ نے انکار کر رکھتے ہیں۔

وَمَنْ يَعْمَلْ سُوْرَ يُبَشِّرَ بِهِ :۔ ترجمہ: جو شخص بُرا کام کرے گا اسے بد دیا جائے گا۔

اس قسم کی ہزاروں مثالیں ہیں جو مختلف مذاہب اور فرقوں کے بارے میں پیش کی جاسکتی ہیں۔ علم کلام کی کتابوں میں ایسی دلیلیں کثرت سے ملتی ہیں۔

علم غیب قرآنی آیات کی روشنی میں | قرآن عظیم کی تعلی نقش ہے۔  
لَا يَعْلَمُ مَنْ فِي السُّنُوتِ

والارض الغیب إِلَّا اللَّهُ: ترجمہ زمین و آسمان والوں میں کوئی غیب نہیں  
 مانتا۔ سولے اللہ تعالیٰ کے۔

اسی طرح ایک اور مقام پر فرمایا۔

لَا يَظْهَرُ عَلَى عَيْنِيْهِ أَهْدَاءُ الْأَمْنِ ترجمہ: اہدالامن سلطہ نہیں کرتا اپنے غیب  
 ارٹھنی من رَسُولٌ: پر کسی کو سوا اپنے پسندیدہ رسولوں کے۔

پھر مزید فرمایا:

وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِلَطِينُ ط ترجمہ: حضور صلی اللہ علیہ وسلم غیب پر نہیں  
 نہیں ہیں۔

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org) پھر فرمایا۔

وَقَالَ اللَّهُ عَزَّلَكَ مَا لَكُوْنَتَ تَعْلَمُ! ترجمہ: اے نبی اللہ نے آپ کو شکھایا  
 فَضْلَ اللَّهِ عَلَيْكَ عَزِيزِيْمَا ط جو کچھ آپ پہلے نہیں بلتے تھے اور اللہ  
 کا آپ پر ہر افضل ہے۔

ایک اور آیتہ کریمہ میں فرمایا۔

ذَلِكَ أَمْبَاءُ الْغَيْبِ لَنْ يُخَيِّهَا إِلَيْكَ ترجمہ: یہ غیب کی خبریں ہیں۔ جو ہم  
 وَمَا لَكُتَ لَكَ مِنْهُوا ذَلِكُمُوا اذَا جَمِعُوا تھاری طرف وحی کرتے ہیں۔ آپ انکے  
 أَمْرُهُنُو وَهُوَ يَمْكُرُونَ ط پاس نہ تھے جب ان بھائیوں نے دھوکہ  
 کیا ہے۔

ایک اور مقام پر فرمایا۔

تِلْكَ مَنْ أَمْبَاءُ الْغَيْبِ لَنْ يُخَهِّيْها ترجمہ: یہ غیب کی خبریں ہیں جو تم آپ

کی طرف مجھی کرتے ہیں۔

مندرجہ بالا آیات قرآنیہ کے علاوہ بہت سی اور آیات بھی ہیں۔ جن میں غیب کے علوم پر روشنی ڈالی گئی ہے۔ ان آیات میں نفی اور اثبات دونوں قسم کے دلائل ملے ہیں یہ دونوں ایمان کا حصہ ہیں ان سے انکار کفر ہے۔ ایک مسلمان ان تمام آیات پر ایمان لاتا ہے وہ اختلافی را ہوں پر نہیں چلتا۔ نفی اور اثبات دونوں ایک نسبت پر وارد نہیں ہو سکتی۔ ہمیں ان کے جماعتی تاریخ کا لش کرنا پڑتا گے۔

میں اپنے اللہ کے فضل اور اس کی قوت سے میدان تحقیق میں قدم رکھتا ہوں اور جو شخص اس میدان میں دھوکا دے گا یا فربت ہے گا۔ اس پر وار کروں گا۔

علم کی تقسیم | علم کی ایک تقسیم تو اس کے مصدر کے اعتبار سے ہوتی ہے۔ یعنی چنان سے وہ صادر ہو اگر اس کی دوسری تقسیم اسکے متعلق کے اعتبار سے ہے۔ یعنی جسکے متعلق وہ علم ہے کہ ان سے ایک اور تقسیم خاہر ہوتی ہے۔ ویکھنا یہ ہے کہ متعلق کس طرح ہے۔

تقسیم کے اعتبار سے علم یا توزیعی ہو گا ( جبکہ نفس ذاتی میں مصادر ہو۔ )

لہ اس تقسیم کی روشنی میں کوئی غبار۔ علم اپنی اور علم عباد میں باقی نہیں رہتا۔ کم فہریں نے علاوہ ایجنسیت و جماعت کی عبارات اور تحقیقات سے حضور تھی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علم غیب پر جزا عتراءات کیے ہیں وہ خود بخود رفع ہو جاتے ہیں۔ حضور کے علم غیب کو اللہ کے علم غیب کے برابر جانشی والے اپنی کم فہری پر بات کرتے ہیں۔ یہ ایک روشن دلیل اور واضح تقسیم ہے۔ اس نتیجے استہان کے بعد کسی کو شبہ باقی نہیں ہے گا۔

(حمدان اورینی المانی مکی مدرس حرم بنوی شریف)

مدینہ طیبہ کے علاوہ کرام میں سے حضرت مولانا حمدان (اللہ تعالیٰ ان کی کوششیوں کو تبریز فرنٹ کا پہلا ناشر ہے آپنے میری کتب پر ثبت فرمایا تھا۔

یا عطا ہو گا۔ ذات ہونے کی بنا پر ان علوم میں بیزیر کی کوئی شرکت نہیں ہو گی بیزیر کی عطا ہو گی۔ بزرگی اس کا سبب بننے کا مگر عطا ہی وہ علم ہے جو دوسرے کی عطا ہو۔ ذات تو صرف ذات باری تعالیٰ سے ہی مخصوص ہے کسی بزرگ اس کو اس علم میں حصہ نہیں ہے اور جہاں میں ایسا علم کسی کے لیے ثابت نہیں کیا جاسکتا۔ جو شخص کسی کو ایک ذرہ سے کتر بھی ذاتی علم ثابت کرے گا۔ وہ یقیناً مشرک ہو جائے گا اور تباہ و برباد ہو گا۔

دوسری فتح کا علم (عطا ہی) اللہ کے بندوں کو عطا کیا گیا ہے اور یہ صرف بندہ سے ہی مخصوص ہے۔ اس کی اللہ تعالیٰ کی طرف نسبت نہیں کی جاسکتی۔ اللہ کے ساتھ علم عطا ہی کی نسبت قائم کرنے والا قطعی کافر ہو گا۔ اور مشرک اکبڑا مشرک ہو گا۔ کیونکہ شرک وہ ہے جو کسی دوسرے کو اللہ کے برابر جانے مگر اس نے تو بزرگ ایسا کو اللہ سے بھی برابر نہیں کیا۔ یا وہ اس جملت میں ہے کہ اس نے اپنا علم و خیر خدا کو عطا کر دیا (الغود باللہ)

دوسری فتح کے اعتبار سے علم کی دو قسمیں ہیں۔ ایک مطلق العلم۔ یہ مطلق العلم وہ ہے جو علم اصول کی اصطلاح میں ہے۔ ایسا علم ثابت کرنے کے لیے کسی ایک فرد کا۔ ہونا ضروری ہے مگر نفی کرنے سے تمام افراد کی نفی ہو جاتی ہے۔ یہ مطلق یا تو فرد بزرگ میں ہے یا اپنی ماہیت جو کسی فرد میں ہو کر پائی جاتی ہے۔ اس بحث اور تحقیق کو اصول الرشاد لقیح میانی الفضاد میں فضیلہ موجہہ کی بحث میں فاتح المحققین حضرت والد ماجد قدس سرہ نے نہایت خوبی سے بیان فرمایا ہے۔

دوسری فتح علم مطلق ہے جس سے میری مراد وہ ہے جو علوم والغوراً حقیقی کا مفاد ہے ایسی فتح کا ثبوت اس وقت نہیں ہوتا جب تک تمام افراد موجود

نہ ہوں۔ یہ کسی ایک شخص کی ننگی سے منتفی ہو جاتا ہے یہاں موجود کلیتہ ہو گا اور سالہ جز بیتہ۔ ایسے علم کا تعلق دودھوں پر ہوتا ہے۔ ایک اجاتی اور دوسرا تفصیل جس میں ہر علوم جدا اور ہر تفصیل اور مفہوم دوسرے سے ممتاز ہوتی ہے یعنی عالم کو بختی معلومات ہوں۔ جزوی ہوں یا کلی۔ کل ہوں یا بعض۔

اس دوسری قسم کی بھی چار قسمیں ہیں۔ ایک تو صرف اللہ تعالیٰ سے ہی خاص ہے۔ اس کا نام علم مطلق تفصیلی ہے۔ جس پر یہ آئیتہ کریمہ دلالت کرتی ہے۔

**کَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا** ۔ ترجمہ: اللہ تعالیٰ ہر شے کا جانتے والا ہے۔

ہمارا بکریم اپنی ذات کریم اور اپنی غیر تناہی صفتوں کے ساتھ ان تمام خادوں کو جو موجود ہیں یا کبھی تھے۔ یا ابد الابد تک ہوتے رہیں گے۔ پھر وہ تمام ملکات جو کبھی موجود نہ تھیں اور کبھی نہ ہوں گی۔ بلکہ تمام مخلالات کو جانتے والا ہے تمام مفہومات میں سے کوئی ایسی چیز ہمیں جو علم الہی کے دائرہ میں نہ ہو۔ وہ ان تمام کو پوری تفصیل کے ساتھ جانتا ہے اذل سے ابد تک تمام کی تمام غیری اس کے علم میں ہیں۔

اللہ تعالیٰ کی ذات غیر تناہی ہے۔ اس کی صفتیں بھی غیر تناہی ہیں اسکی ہر صفت غیر تناہی ہے اعداد میں غیر تناہی ہے۔ ایسے ہی ابتدکے دن اور اس کے تمام لمحات اور گھر بیان اس کے علم میں جنت کی نعمتوں سے ہر لفہت دعویٰ کے عذابوں میں سے ہر عذاب جنتیوں اور دوزخیوں کی سانسیں یا پلکوں کا جپکنا ان کی اونی سی جنیش اور ان کے سوا اور جیزیں اس کے علم میں ہیں اور غیر تناہی ہیں۔ بلکہ اللہ تعالیٰ کے یہے ہر ہر ذرہ میں غیر تناہی علم ہیں۔ اس یہے کہ ہر ذرۃ کو ہر ذرۃ سے جو ہو گر را یا آئندہ ہو گا یا مکن ہے کہ ہو کوئی نہ کوئی نسبت قرب بعد اور جہت میں ہو گی۔ زمانوں میں بدے گی اور زمان دکان

کے بدلتے میں جو اثرات واقع ہوں گے یا ہوتے ہیں روز اول سے زمانہ نامددور  
تک اللہ تعالیٰ کو بالفضل معلوم ہیں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کا علم غیر متناہی وغیر متناہی  
اور غیر متناہی ہے اہل حساب کی اصطلاح میں یہ تیری قوت ہے جسے مکعب  
کہا جاتا ہے۔

عند جب اپنے نفس میں ضرب دیا جائے تو مجذود بن جاتا ہے۔ مجذود کو  
جب اسی عدے سے ضرب دی جائے تو مکعب بن جاتا ہے یہ تمام ہائی صرف  
حساب والوں کے ذہنوں میں ہی نہیں دین سے واقعہ علمدار کرام پر روز روشن  
کی طرح عیاں ہیں۔ یہ بات بلاشبہ تسلیم شد ہے کہ کسی مخلوق کا علم آئں  
واہد میں غیر متناہی بالفضل کی پوری تفصیلات کے ساتھ ہر دوسرے فرد پر میط  
نہیں ہو سکتا۔ اس یہے متاز حبب ہو گا کہ ہر فرد کی جانب خصوصیت کے ساتھ  
لمااظا کیا ہے۔ اور غیر متناہی لمااظا ایک آن میں حاصل ہیں ہو سکتے۔ چنانچہ  
مخلوق کا علم خواہ کتنا ہی وسیع اور کثیر ہو۔ یہاں تک کہ عرش سے فرش تک اول  
سے آخر تک اور اس کے کروڑوں درجوں پر بھی ہو۔ تب بھی نمودود ہو گا۔ کیونکہ

سلسلہ کتاب کا توبیہ کے وقت یہ بات میں نے قوت ایمانی سے لکھ دی تھی۔ مگر بعد میں امام  
فخر الدین رازی کی تفسیر بکیر دیکھی تو اسکی تصریح وکذ ایک نزدیکی ابراهیم کی تفسیر میں  
مطالعہ کی۔ تو آپ نے سمجھا کہ میں نے اپنے والد مکرم حضرت امام عمر صیہد الدین  
رحمۃ اللہ علیہ سے سُن تھا۔ انہوں نے حضرت ابوالقاسم الفارابی رحمۃ اللہ علیہ کو  
امام الحرمین کی روایت بیان فرماتے ہوئے میں کہ معلومات اللہ تمام غیر متناہی ہیں۔  
اور ان معلومات میں ہر ہر فرد کے متعلق غیر متناہی معلومات ہیں ہر فرد کا بدل بدل  
کہنے سہیت پیروزی میں پایا جانا ممکن ہے اور بدل بدل کر غیر متناہی صفات سے  
متصف ہر نا بھی ممکن ہے۔

مرش و فرش دوستیں ہیں دوکن رے ہیں۔ روز اول سے روز آخر تک بھی دو  
حدیں ہیں جو چیز دو چیز دل میں گھر جائے وہ تناہی ہو گی۔ غیر تناہی قونز ہوئی  
البتہ حد کے بغیر کسی چیز کا ہونا غیر تناہی ہی ہو سکتا ہے۔ با منی تناہی اللہ  
سمانہ تعالیٰ کے علم میں محال ہے۔ اس واسطے کہ اسکی صفتیں اور اس کا علم تو  
پیدا ہونے سے بدتر ہے۔ ثابت ہوا کہ لامتناہی بالغفل ہونا اللہ تعالیٰ کے علوں  
سے خاص ہے اور علم تناہی اس کے بندوں کے علم سے فاصل ہے۔

مندرجہ بالا فلسفانہ خیالات اور منظیقہ استدلال سے قطع نظر اللہ تعالیٰ  
کے علوم لامتناہیہ پر قرآن پاک کا یہ ارشاد کافی ہے۔

وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطًا ترجمہ: اللہ ہر چیز پر محیط ہے۔

ذاتِ الہی محدود نہیں۔ اس کی مخلوق سے کسی کے یہے عکن نہیں کہ وہ  
محدود نہ ہو۔ اللہ تعالیٰ بیسا وہ ہے کام و مصال و میا ہی ہے۔ اسے مکن پہنچانا  
نہیں جاسکتا۔ ہاں اگر یہ کہہ لیا جائے کہ مجھے اللہ کی معرفت حاصل ہو گئی ہے۔  
تو درست ہے مگر یہ کہنا کہ مجھے اللہ تعالیٰ کی اتنی معرفت حاصل ہو گئی ہے کہ  
اب مزید کچھ باقی نہیں رہا۔ تو یہ نادرست ہے۔ حالانکہ اس طرح اللہ کی ذات  
محدود ہو جاتی ہے اور اللہ تعالیٰ انسان کی معرفت اور عقل کے احاطہ میں  
آجاتا ہے حالانکہ وہ برتر ہے۔ اسے کوئی چیز احاطہ نہیں کر سکتی۔ وہ توسی  
پر محیط ہے۔ اللہ تعالیٰ کے اہیاء اولیاء۔ صالحین اور موسین اپنے اپنے  
مراتب و درجات کے مطابق اللہ کی معرفت حاصل کرتے ہیں وہ اسی فرق کے  
اعتبار سے اپنے مراتب حاصل کرتے ہیں۔ اس طرح انہیں ابد الآباد تک اللہ  
کی معرفت میں اضافہ ہوتا رہتے ہے مگر باقی ہمدردہ اللہ کے علوم کی تمام کمال  
معرفت پر قادر نہیں ہو سکتیں گے ہیں انہیں قدر تناہی حاصل ہوتی رہتے گی۔

اس سے ثابت ہوا کہ جیسے معلمات الہیہ پر کسی مخلوق کا مجیط ہرنا عقلنا اور شرعاً دینا  
طرع سے خالی ہے۔ اگر تمام اولین و آخرین کے تمام علوم جمع کریے جائیں تو ان  
کے مجموعہ کو علوم الہیہ کے مقابلہ میں کوئی نسبت نہیں ہے۔ ہم سمجھنے کے لیے یوں  
اکہ سکتے ہیں کہ اگر علوم الہیہ کے دس لاکھ سندروں کے جایں تو تمام مخلوقات کے  
علوم کا مجموعہ ان کے سامنے ایک قطرہ کا حصہ بھی کہے اور محدود ہے۔ علوم  
مخلوقات کا دریافتے زخارفنا ہی ہے۔ تھا ہی کو تھا ہی سے تو ایک نسبت  
ہو سکتی ہے۔ کیونکہ ہم بوند کے مقابلہ میں دس لاکھ سندروں کی مثال پیش کرتے  
ہیں۔ مگر یہ سندروں ایک وقت پر فنا ہو جائیں گے کیونکہ یہ دس لاکھ سندروں بھی تھا ہی  
ہیں۔ اس کی جتنی بھی مثالیں پیش کرتے جائیں تھا ہی ہی ہوں گی۔ غیر تھا ہی تک  
ان کی رسائی نہیں ہو سکے گی۔ غیر تھا ہی پیش باقی رہے گا اور ہمارا ایکاں ہے  
کہ اللہ کے اوصاف <sup>اللہ تھا ہی کے نامے فان عالم کی کوئی پیشیت و نسبت</sup> نہیں ہے۔

**حضرت خضر و موسیٰ کے علوم**

حضرت خضر علیہ السلام نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو کہی ہوئی بات کی طرف  
اشارہ فرمایا اور کہا کہ چڑیا نے سندروں سے چونچ بھر کے پانی پی لیا۔ سابقہ علوم  
غیر تھا ہی اللہ کی ذات تک محدود ہیں۔

اب ہم علم کی ان تین قسموں پر گفتگو کریں گے۔ جن میں سے ایک پر اور  
بحث ہو چکی ہے۔ علم مطلق اجمالی اور مطلق علم جمالی اور مطلق علم تفصیل۔ یہ علوم اللہ  
کی ذات کے ساتھ خاص نہیں ہیں۔ «بشرط لائے» تو بندوں سے ہی خاص ہیں۔  
علم مطلق اجمالی بندوں کو حاصل ہوتا ہے۔ یہ عقلنا ثابت ہے اور ضروریات دین  
کا حصہ ہے۔ جس طرح ہم لکان لائے کہ اللہ تعالیٰ ہر شے کو جانتا ہے نہ رہے۔

کہ کرم نے جمیع مددوں اور مدد کیا اور ان سب کو اچالی مور پر جان لیا۔  
جو اسے اپنے لیے نہ جانے وہ اپنے ایمان کی نفی کرتا ہے اور اپنے گھر کا اقرار  
کرتا ہے (العیاذ باللہ)

اللہ تعالیٰ بکل شیپی علیم ہے ترجیح۔ بے شک اللہ تعالیٰ ہر ایک چیز کو جانتے والے۔  
جب علم مطلق بندوں کے لیے ثابت ہو گیا۔ تو مطلق علم اچالی اپنے آپ ثابت ہو  
جاتا ہے۔ اسی طرح مطلق علم تفصیل بھی بندوں کے لیے تفصیل ہے۔ ہم قیامت۔  
جنت۔ دوزخ۔ اللہ تعالیٰ کی ذات۔ اسکی صفات کو ایمان کا حصہ بناتے ہیں۔  
یہ ایمان کے اصول ہیں۔ حالانکہ یہ ساری چیزیں غیب ہیں اور ہر ایک، ایک  
دوسرے سے ممتاز پہچاننا تو ثابت ہو اک اس طرح غیبوں کا مطلق علم تفصیل ہر  
مسلمان کو حاصل ہے۔ پھر اب نیاد کرام کا توقعام ہی بلند ہے۔

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org) **غیب پر ایمان لانا**

اللہ تعالیٰ نے ہمیں غیب پر ایمان لانے کا حکم دیا  
ہے۔ ایمان تصدیق ہے اور تصدیق علم ہے۔ جو  
غیب کو جانتا ہی نہیں وہ اس کی تصدیق کیسے کرے گا اور جو تصدیق نہیں کرے  
گا۔ وہ اس پر ایمان کیسے لائے گا تو ثابت ہو اک جو علم اللہ تعالیٰ سے خاص  
ہے۔ وہ ذاتی ہے، یہ کن علم مطلق تفصیل جو جمیع علوم الیہ کو استغراق حقیقی کے  
ساتھ محیط ہو۔ جن علوم میں اللہ تعالیٰ غیر خدا کو منع فرمایا ہے وہ علم ذاتی ہیں۔  
مگر جن آیات میں اللہ نے اپنے بندوں کے لیے عطا فرمایا ہے اور اس کا  
ذکر کیا ہے وہ علم عطا ہی ہے۔ خواہ وہ علم مطلق اچالی ہو۔ یا مطلق علم تفصیل ہو۔  
انہی علوم میں اپنے بندوں کی درج فرماتا ہے اور اسی عطا ہی علم کی وجہ سے وہ  
اپنے بندوں کو ممتاز قرار دیتا ہے۔

دو بشر وابغلا ماعلیم ۶  
غلگنے ایک علم والے نش کے کی خوشخبری  
سنائی۔

۷. داہتہ لذو علم کس اعلمنہ ۶ بے شک حضرت یعقوب ہمارے علم دینے  
سے ضرور علم دلے ہیں۔

۸. علمناہ من اللہ ما علما ۶  
بہنے خضر علیہ السلام کو علم اللہ نی عطا فرمایا۔  
۹. علّمک مالئم تکن تعلّم ۶  
اے بنی اللہ۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو وہ علم  
دیا ہے آپ ز جانتے تھے۔

ان آیات کے علاوہ اور بھی بے شمار آیات ہیں جن میں اللہ تعالیٰ اپنے  
بندوں کو علم عطا کرنے کی تفصیل بیان فرماتا ہے مگر ہر آیت میں علم عطا فی ہی  
مراد ہے۔ جن آیات میں بندوں کو علم غیب دینا فرمایا گیا ہے۔ وہ عطا فی علم غیب  
ہے۔ یہ آیات تراجمہ کے ایسے پچھے معانی ہیں کہ کسی کو انکار کی گئی نہیں  
اور نہ ان کے علاوہ کوئی دوسرے معانی بیان کیے جاسکتے ہیں۔

یہ عقیدہ ضروریات ایکاں میں سے ہے۔ جو اس کا انکار کرتا ہے وہ کفر  
کا ارتکاب کرتا ہے اور دائرہ اسلام سے فارج ہو کر رہ جاتا ہے۔ یہ وہ معانی  
ہیں جسے علماء اسلام نے نفی اور اثبات میں تطبیق کی ہے۔ امام اجل حضرت  
ذکریانوںی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے فتاویٰ میں ایسا ہی بیان کیا ہے۔ امام  
ابن حجر عسکری نے اپنے فتاویٰ حدیثیہ میں اور اہلسنت و جماعت کے دوسرے مسنون  
علماء کرام نے اپنی اپنی کتبوں میں اسی نظر یہ کو پیش کیا ہے۔

غیر خدا سے علم غیب کی نفی ہے۔ مراد ذاتی علم غیب ہے اور یہ حقیقت  
ہے کہ کس مخلوق کا علم جمیع معلومات اللہ پر محیط نہیں ہو سکتا۔ یہ بات روز  
روشن کی طرح عیاں ہے اور آناتاب عالم تاب کی طرح روشن ہے کہ جو شخص

حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علوم غیرہ جسے آپ کو اللہ تعالیٰ نے عطا فرائے  
تھے سے انکار کرتا ہے۔ وہ خارج ازا یا کان ہے۔ ہمارے ملک میں وہاں تھے تو  
اس مدد ملک گتا خ ہو گئے ہیں کہ وہ بر طالکتے پھرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ  
 وسلم کو اپنے خاتمے کا حال بھی معلوم نہ تھا۔ نہ آپ کو اپنی امت کے خاتمے  
علم تھا۔

۱۵ میں ان لوگوں نے مجھے دہلی میں ایک ایسا ہی سوال اس بھیجا تھا  
میں نے اس کے جواب میں ایک کتاب بنام انس المصلطفی بحال سیڑھو  
اٹھنی سکھی۔ اس کتاب سے وہاں ہیر پر قیامت روٹ پڑی۔ یہ لوگ اس جیز کی  
نفی کر رہے ہیں جو اللہ تعالیٰ نے قرآن میں بیان فرمائی ہے ملائکوں کی یہ دعوے  
ان کے ایمان کی نفی کرتے تھے۔ اور انہی زیاد کاری کا مذہب بولتا ہوتا ہے  
وہ اپنے ان کفری کلمات کی وجہ سے کافر اور مرتد ہو گئے تھے۔

۱۶ یہ فتوی ہمارے رب جل جلیل کا بے اس نے فرمایا:

لَا تَغْتَذُرُ وَاقِدَ كَفَرَ تَعْوِيدَ اِيمَانَكُوْهُ تَرْجِهُوْهُ۔ ابْ تَمْ جِلِيْهِ بِيَانِهِ نَذَرْتُمْ اِيمَانَ لَنْكُوْهُ  
کے بعد کافر (مرتد) ہو گئے ہو۔

حضرت ابن ابی شیبہ دا بن جریہ۔ ابن منذر۔ ابن ابی حاتم ابوالیشخ نے جامہ یعنی اللہ عز  
سے روایت کی ہے کہ اس ایت کریمہ کی تفسیر میں کراںک منافق نے کہا کہ محمد تو مرف  
یہ بات بتاتے ہیں کہ خلاں کی اوٹی خلاں وادی میں ہے۔ وہ فاسد کیا جائیں؟  
یہی چیال انکار نہوت ہے۔ علامہ قسطلاني رضی اللہ عنہ نے مواہب شریف میں فرمایا  
نہوت غیب پر اطلاع ہے۔ پھر فرمایا نہوت مشق ہے۔ نیا سے۔ اور اس کا منع خر  
بے۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے آپ کو خبریں نہیں والابسا کے بھیجا۔

چہروں ایتے نے سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق یہ بات بکر کرنے میں  
گز کیا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو نہ اپنے خاتمے کا حال معلوم تھا۔ نہ است کے خاتمے  
کا۔ یہ بھی بہت سی روشن آیات کا انکار ہے۔

۱. وَلَلَّا يَخِرَّةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ الْأَوَّلِ۔ بے شک آپ کی آخرت دُنیا سے بھی  
بہتر ہو گی۔

۲. وَلَسْوَفَ يَعْلَمُكَ رَبِّكَ نَتَرْفَى، بے شک عنقریب اللہ آپ کو اتنا فی  
گا کہ آپ راضی ہو جائیں گے۔

۳. يَوْمَ لَا يَخِزُّ إِلَّا اللَّهُ الْبَنِي وَالَّذِينَ اس دن اللہ رسوائے کے گانبی کو ز  
أَمْتُوا مَعَهُ كورہنہ یعنی میں ان ایمان والوں کو جو آپ کے ساتھ  
آمیزیں۔ وَبِأَيْمَانِهِمْ فُطَرَت میں۔ ان کا نزول ان کے آگے پیچے دوڑ

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

۴. عَسَنِي إِنَّمِي عَلَيْكَ رَبِّكَ مَقَامًا عَنْ قَرِيبِ اللَّهِ تَعَالَى آپ کو مقامِ محمود  
مُحْسُودًا ط مٹا فرمائے گا۔

۵. إِنَّمَا يُرِيدُ لِيذَهَبُ عَنْكُمْ اللہ ہمیں چاہتا ہے کہ نبی کے گھر والوں قم  
الرُّجُسُ أَهْلُ الْبَيْتِ وَيُطْهِرُوكُم سے ناپاکی وَوَر رہے اور تمہیں خوب  
تَطْهِيرًا۔ پاک کر دے۔

۶. إِنَّمَا تَحْكُمُونَ لَكُمْ فَتَحَمَّلُونَ بے شک ہم نے آپ کے لیے نفع میں  
مٹا کی۔ آپ کے سبب آپ کے الگوں  
اور ہمدوں کے گزہ بخش دے گا اور پری  
نوت آپ پر تمام کر دے گا اور اپنی طرف  
سیدھی راہ دکھائے گا۔ اللہ تباری مدد کرنے  
(ما خیر دوسرے صفحہ پر)

والا اور عزّت دینے والا ہے۔

۷۔ لَيَدْخُلَ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمَنَاتُ تَمَكَّنَ اللَّهُ تَعَالَى إِيمَانَهُنَّ لِلَّهِ مِنْ رَهْبَانَ وَأَرْجَلَ  
جَنَّتْ بَعْدِهِ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارَ حَدَّقُونَ كُوْجَنَتْ مِنْ دَاخْلِ كُرْبَےِ جَسْ  
خَالِدِينَ فِيهَا وَلَيَكُنْ فِيْنَهُنَّ مُؤْمِنُونَ مِنْ نَهْرِيْنَ بَهْرَهِ رَهِيْ ہُوْلِ گُوْنِیْ وَهَا کِنَّ مِنْ  
سَيَّاْتِهِمُوْ۔  
ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے ان کے گناہ ان سے  
ٹا دینے چاہیں گے۔ اور یہ اللہ کے  
ہاں بہت بڑی مراد پا نا ہے۔

۸۔ الَّذِي أَنْ يَشَاءُ بِرَبِّعَلْ لَكَ وَهَا اگر چاہے تو اس سے بہتر کر دے  
خَيْرُواْنِ ذَا لَكَ۔ جَنَّتْ بَعْذَرِیْ جَنَّتِیں جَنَ کے نیچے نہریں بَهْرَهِ رَهِیْ ہُوْلِ  
مِنْ عَنْتِ الْأَنْهَارِ بِرَبِّعَلْ لَكَ گی اور تمہارے یہے اوپنیچے مغلات بنائے

[www.alabuzratnetwork.org](http://www.alabuzratnetwork.org)

ان ایات کی تشریح و تفسیر پر جو بے شمار احادیث معنی و احمد پر ترا تر سے آئی ہیں۔ وہاں کیک  
محبے کرالا ہے اور اپنیں از بر کرنا مشکل ہے مگر اللہ کے کلام اور حضور کی احادیث  
کے بعد گوئا کلام ہے جس پر ایمان لایا جائے۔

لَكَ میں لام تعییل ہے اور ذنب کی اضافت طاہست سے  
ہے۔ متن یہ ہونے کے معاف کر دے گا اللہ تمہارے سیب یا تمہاری وجاہت سے  
تمہارے گھروالوں کی خطا میں۔ گناہ یا نفرتیں۔ تمہارے اباً و اجداد کی نفرتیں جن میں  
آبا و اجداد شامل نہیں حضرت سیدنا عبد اللہ سیدہ آمرہ سے لے کر سیدنا ادم  
و حق تک اور پھیلے ذرا ب اک بیٹے بیشوی پورتوں نے اصل بکھر ساری لش معنوی  
جو قیام قیامت تک اہلست نہیں۔ بخشن دینے چاہیں گے۔ یہ تادیل ہمارے  
نحو کیک بہتر اور خریں تربے۔

## نظر دوم

ذاتی اور عطا فی علم میں فرق | سابقہ صفات کے مطالعہ کے بعد ایک

کوتاہ نظر انسان کی آنکھیں ان آیات کی روشنیوں سے چمک اٹھیں گی کہ تمام مخلوقات کے جد علوم ہمارے رب العالمین کے علوم کی برابری کا شہر بھی نہیں کر سکتے۔ ایک مسلمان کے دل میں ذرہ بھر اس خدشہ کا احتمال نہیں کہ اللہ تعالیٰ کے علوم اور اس کی مخلوقات کے علوم کا کوئی موازنہ یا مقابلہ ہو سکتا ہے۔ ان لوگوں کو اتنا بھی معلوم نہیں ہوتا کہ اللہ کا علم ذاتی ہے اور مخلوق کا عطا فی۔ اللہ کا علم اس کی ذات سے واجب اور مخلوق کا علم حداث (کیونکہ تمام مخلوقات حداث ہے) صفت موصوف سے پہلے نہیں ہو سکتی۔ اللہ کا علم مخلوق نہیں۔ مخلوق کا علم مخلوق ہے۔ اللہ کا علم کسی کے زیر قدرت اور تابع نہیں ہے۔ علم الہی یہی واجب اور واجہ ہے۔ مخلوق کا علم حداث اور عارضی ہے۔ علم الہی کسی طرح بدل نہیں سکت۔ مخلوق کا علم نفیت پر ہے۔ اس ذریتی اور امتیاز کے باوجود کوئی شخص برابری کا تصور کر سکتا ہے؛ ان صرف وہی بد نجت لوگ ایسی آنکھیں میں گرفتار ہوں گے جن پر اللہ کی لعنت ہے۔ وہ حتن کی بات سے ہرہ ہو چکے ہیں۔ ان کی آنکھیں نور سے محروم ہو چلیں۔ ہم پر سے وثوق اور ایمان سے کہہ سکتے ہیں کہ ایسا فرض کرنا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے علوم اللہ تعالیٰ کے علوم پر محیط ہیں۔ بھی خیال باطل ہے کہ علم الہی سے برابری پھر بھی نہیں ہو سکتی اور ان دوسریں اور واضح فرقوں کے ہوتے

## نظر سوم

یا اللہ تیری رحمت ہو۔ تاریکیاں چھا گئیں۔ خلائقی حد سے نیادہ بڑھ گئیں۔ بہت سے لوگ مگر ایکوں کی سیاہیوں میں چلے جا رہے ہیں۔ ہم نے سابق صفات پر اللہ تعالیٰ کے ذاتی اور مطلق عیاد پر تفصیل لکھنگوں کی ہے۔ یہ علوم اللہ کی ذات سے ہی خالی ہیں۔ کسی بندے کو اس میں شرکت نہیں۔ اس مطلق علم عطا لی ہیں ہر مسلمان کا حصہ ہے چہ جائے کہ انبیاء کرام علیہ الصلوٰۃ والسلام۔ اگر علم عطا لی کو تسلیم نہ کیا جائے تو ایاں محیک نہیں رہتے۔ اگر کوئی دہمی کے وہم میں یہ بات گزئے کہ اس طرح ہم میں اور ہمارے مصلی اللہ علیہ وسلم میں کوئی فرق نہ ہے۔ اسی طرح انبیاء کرام اور بنی کرم مصلی اللہ علیہ وسلم میں کیا امتیاز بیسا علم حضور کو ہے ویسا ہی تمام انبیاء کو ہوا۔ پھر ایسا مسلم (معاذ اللہ) ہم کو بھی ہے۔ جو علم نہیں نہیں بھی نہیں۔ تم ہم برابر ہوئے۔ یہ بات عالم تو درکنار کسی جاہل کے دماغ اور خیال میں بھی نہیں آسکتی۔ مگر وہاں یہ سے تعجب نہیں کیونکہ وہ بے عقل قوم اور کچھ نکاہ فرقہ ہے۔ ان میں ایک بھی ایسا عالم نہیں جس میں حضور نبی کریم مصلی اللہ علیہ وسلم کے کلامات کے بارے میں تسلیم کرنے کا ملک ہو۔

ایک کچھ مغزہ نہدی | امر واقع ہے کہ ان دنوں اس فرقہ کا ایک کچھ مغزہ بیوی حابے اپنے آپ کو صوفی کہلانے کا بھی خط ہے۔ بڑے بلند بامگ و عوستے کردار ہے۔ وہ بڑا مشکر۔ مغزہ اور ہٹ دھرم ہندوستانی ہے۔ مالی بھی میں اس نے ایک رسالہ لکھا ہے جو چند

اور اق پر بھیلا ہے۔ اس کی عبارت اتنی گری ہوئی اور گستاخانہ ہے کہ ساتوں آنہاں  
چھٹ پڑیں۔ اس نے اس کا نام حفظ الایمان رکھا ہے۔ حالانکہ اس کی عبارت  
خنفس الایمان (ایمان کو فیض کرنے والی) ہے۔ وہ لکھا ہے۔

”پھر یہ کہ آپ کی ذات مقدر پر علم غیب کا حکم کیا جانا۔ اگر  
لپتوں زیادتی ہو تو دریافت طلب امر یہ ہے کہ اس غیب سے مراد  
بعض غیب یا کل غیب اگر بعض علوم غمیبیہ مراد ہیں۔ تو اس میں حضور  
ہی کی کیا تخصیص ہے ایسا علم غیب تو زیاد و تر بلکہ ہر جسی و مجنون  
بلکہ بیش جوانات دیبا نیم کے یہی بھی حاصل ہے اور اگر تمام علوم  
غیب مراد ہیں۔ اس طرح کہ اس سے ایک فرد بھی خارج نہیں تو  
اس کا بطلان ولیل عقلی دلائل سے ثابت ہے۔“

اس بہت دھرم بورے <http://ahajetnetwork.org> میں مطلع ہیں مطلق علم عطا فی اصالۃ انبیاء  
علیہم السلام کے ساتھ خاص ہے۔ اسی لیے رب جل و علا نے فرمایا ہے۔  
عَالَمُ الْغَيْبِ فَلَوْلَيَظُمِرَ عَلَىٰ غَيْبِهِ تَرْجِعٌ ۖ إِنَّ اللَّهَ غَيْبٌ جَانِتَهُ وَالَّا هُوَ  
أَحَدٌ إِلَّا مَنْ أَرْتَفَعَ مِنْ رَسُولٍ ۖ اپنے غیب پر کسی کو مطلع نہیں کتا۔  
مگر صرف اپنے پسندیدہ رسولوں میں  
سے جسے چاہے مطلع کر دے:

اب اللہ کے سوابھے بھی علم غیب حاصل ہو گا۔ وہ اسی کی عطا اور فیض سے  
حاصل ہو گا اور اسی کے راہ دکھانے سے بنتے گا۔ تو ہر ابری کس طرح ہو گی ؟  
دُنیا میہری سیستھلی پر روشن ہے | علاوہ ہرجن انبیاء کرام کے علوم غیر بنی  
کو صرف استنبتے ہی حاصل ہوتے ہیں بنتے  
انبیاء کرام انہیں سکھاتے ہیں۔ انبیاء کرام کے علوم کے جو سند ہر چیز رہے ہیں

ان کے سامنے دوسروں کے علوم کی کیا چیزیت ہے۔ کیونکہ انبیاء و علیہم السلام تو روز ازل سے آخریک کے تمام علوم مَا کَانَ وَمَا يَكُونَ کو جانتے ہیں۔ بلکہ دیکھتے ہیں ان کے مشاہدے کے سامنے ساری کائنات کھل پڑی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔ **وَكَذَلِكَ فَرِنَجَا إِبْرَاهِيمَ مَلَوْتِ تَرْجِمَةُ اسی طرح ہم حضرت ابراهیم کو دیکھتے *السَّوْاْتِ وَالْأَرْضِ*، میں تاکہ وہ آسمان و زمین کی ساری سلسلت کا مشاہدہ کر لیں۔**

میران نے سعیم بکیر اور نعیم بن حاد نے کتب *الفن* اور *ابوقیم* نے *خلیة الاولیاء* میں عبداللہ بن عفر رضی اللہ عنہما سے روایت کی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔

ان اللہ قد رفع لی الدُّنْیَا فَانَا انْفَلَرْ ترجمہ۔ یقین بلاشبہ اللہ تعالیٰ نے میرے *الیہا وَالی ما هم کاہن* یعنی *الی ساختے دنیا یوں پچھا دی ہے* میں اے یوم القيامت د کاہنا انظر الی کفی ھذلے اور اس میں قیامت ہک ہونے والے جدیا تا میں اللہ تعالیٰ جلا جلا نبیہ واقعات کو یوں دیکھتا ہوں۔ جیسے اپنی *کا جلا جلا النبیین من قبلہ*۔ تحسیل پر ایک روشنی دیکھیتا ہوں۔ یہ روشنی اللہ کی طرف سے ہے جسے اس نے اپنے شی کے لیے ہمیا بار فرمائی ہے ایسی روشنی سالق انبیاء کے لیے بھی بخی۔

حس پوئیے کہ ہم ذکر کر رہے تھے۔ اسکے لئے تک اور بعض ای دو شعیں فائدہ کیں۔ پہلی شعیں دیکھ تو موجود نہیں۔ ہاں اس نے دوسری شعیں (بعضی) ایں سب کو شامل رہ لیا اور نتیجہ یہ نکالا کہ آپ کے علم کے لیا یا تھیسیں ہے حالانکہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم جن کا علم و علم سارے جہاں پر چھایا ہوا ہے اور اللہ تعالیٰ نے انہیں بخپاہ

علمہ ہے صرف از فرما یا ہے اور اپنے بڑے فضل سے نوازا ہے۔ آپ کے ہاں اگلے بچپنوں کے تمام علوم دست بستہ کھڑے ہیں۔ جو کچھ گزرا ہے اور جو کچھ تا قیام قیامت آئے والے ہیں خود کے مشاہدہ میں ہے جو کچھ زمین اور آسماؤں میں ہے آپ کو از بہ ہے۔ مشرق سے مغرب تک جو کچھ ہر نے والا ہے آپ اس سے خود را ڈیں۔ ہر چیز آپ پر روشن ہے۔ آپ ہر ایک چیز کو پہچانتے ہیں۔ آن پر قرآن آٹا تو ذرہ ذرہ روشن ہو گیا۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے لیے ہر چیز کی حقیقت کو مفصل بیان فرمایا ہے۔ مگر اس کی مغز نے آپ کا علم زیدہ تر و بچھے اور پاگل بلکہ جافور اور چیز پا یہ کے علم کے برابر کر دیا۔ (استغفار اللہ) اسے اتنا بھی معلوم نہیں کہ جس لفظ بعض کرتم نقص علم مصطفیٰ کے لیے استعمال کر رہے ہو۔ اس میں اتنی وسعت ہے۔ جو ایک چھوٹی سی بوندیے مقدار سے لے کر لاکھوں کروڑوں چھٹکتے سندروں پر جا لو ہے <http://urk.org> ان کوئی الگ ایسی بیان سکا ہے نا وسعت ان سندروں کا نہ کوئی کنارہ ہے نہ انتہا۔ یہ سب کا سب آپ کے علوں کا بعض ہی تر ہے۔ اس بعض کا کون احاطہ کر سکتا ہے۔ علم مصطفیٰ توجہتنا اللہ چاہے اتنا ہے۔ لفظ بعض سے برابری اور ماثلت اور نفی و نقص کے چیزیں تیار کرنا ایسے کچھ بیانوں کا ہی خاصا ہے۔ اب ایسے لوگ معاذ اللہ یوں بھی کہتے دشمنی گئے کہ اللہ تعالیٰ کی قدرت زیدہ غر، ایک بچتے اور پاگل بلکہ جائز اور چوباء کی قدرت کے برابر ہے۔ (الصیاد باشد)۔

---

لہ ہم اہلسنت کا لذت ہے کہ دُنیا میں بختے بھی حادثات رو گا ہوتے ہیں وہ قدرت کے شاہکار ہیں مگر قدرت بذلت خود کوئی چھٹہ نہیں کر سکتا ہو یہا اور نا یا تخلیق کرنا تو اللہ تعالیٰ کا کام ہے۔ ہم جہنم بن صنومن کی طرح قدرت کے اختیارات

کیونکہ تمام یواہات کسی نہ کسی فعل و حرکت پر قدرت تو رکھتے ہیں اگرچہ ان کی قدرت پیدا کرنے والی نہیں ہے۔ مگر بعض تو صادق آگیا۔ اللہ تعالیٰ اس سے برتر ہے۔ اور اپنی ذات کریمی میں قدرت رکھتا ہے ورنہ تخت قدرت ہو گا۔

سابقہ عاشورہ

کی نفع بھی نہیں کرتے۔ مواقف اور اس کی شرح میں اس نظر یہ کی خاص تعریف کی گئی ہے۔ اللہ تعالیٰ کے ارشاد کا ترجیح ہے کہ انہوں نے مجھ سویرے کو ملادیتے کی سخنان لی۔ حالانکہ انہیں نفع اٹھانے یا نفع دینے کی قدرت تھی۔ علامہ ابوالسعود نے اپنی تفسیر ارشاد العقل السليم میں لکھا ہے کہ انہوں نے پاہا کر ملکیں پر سختی کریں اور انہیں دنیا کی تمام سہولتوں سے محروم کر دیں عالانکہ وہ مسکین کو نفع پہنچانے پر بھی قادر رکھتے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اہل کتب یہ نہ جانیں کہ ہمارے بھی اور ان کے عماں پر کسی چیز پر قدرت جیسی ہے۔ وہ اللہ کے فعل سے بہت اعمال پر قادر ہیں۔

تفسیر بکیر علی اس نکتہ پر بحث کی گئی ہے۔ لازم یہ نہیں ہے۔ بلکہ لا یقدر ان کی صنیعہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے اصحاب کی طرف ہے اور تفسیر بیہی ہے کہ اہل کتب یہ نہ جانیں کہ بنی اور صہابہ قدرت نہیں رکھتے کسی چیز پر۔ یہ اللہ کے فعل سے قدرت رکھتے ہیں۔ جب اہل کتب کو ان کا قادر ہونا یا نہ ہونا زمانہ تو ان کا قادر ہونا جانا۔ اور جان ٹو یہی بات بہتر ہے۔

ہم مختصر ایوں کہ سکتے ہیں کہ قدرت اللہ از لی ابدی واجدہ اور موت نہ ہے۔ اور بعد کی قدرت ایسی نہیں تو یہ کبھی گا یہ امور کیتیں یا جزویت کے ہاں ہوں گی مگر یہ ہندی بودھ حضور بنی کرم کے علوم کو مامان اذون پہنچوں۔ چھپاوں کی جزویں کو پہنچ کر تاہے۔ اس کے حکام کا دوسرا شق اس کے گزیرے نظر یہ کا مظہر ہے۔

تو کیا بھی ملک نہ ہو گا کہ خدا ہے یا نہیں۔ جو ہر یہ قدرت سے موجود ہوتی وہ پیدا کرنے میں موجود ہوتی ہے۔ جو پیدا کرنے سے موجود ہوتا ہے۔ وہ پہلے ناپید ہوتا ہے پھر یہاں بھی بعض کے لفڑ کا اطلاق کریں گے۔ قام اشیاء کا احاطہ تو یہاں بھی نہیں۔ تو پر ابری اور ساری بڑائیاں لازم آگئیں۔

**بادشاہ کا ایک نائکر گزار لد اگر** اہم اس نظریہ کے حامل کی حیثیت کا ایک واقعی مثال پیش کرنا پڑتے

ہے۔ ایک بادشاہ تھا۔ جو بڑا جبار اور طاقت ور تھا۔ وہ دنیا کے خزانوں اور قوتوں کا مالک تھا۔ اس کے تمام خزانے اسی کے زیر تصرف تھے۔ اس کے پچھے وزیر تھے پچھے نواب تھے۔ پچھے سردار تھے۔ اس نے ایک سردار کو ایک منبع کا منار بنانے کا قسم خزانے اس کے حوالے کر دیتے تاکہ اس کی رعایا کے محتاجوں میں تقسیم کر تاہے اس نے اپنے ساتھ دوسرے سردار بھی مقرر کر لیے تاکہ تقسیم کا کام ہو جائے اور لوگوں میں خزانے کی تقسیم میں آسانی ہو۔ بادشاہ نے ان امراء اور سرداروں پر ایک فریزگران مقرر کر دیا جسے نائب اعظم کا منصب دیا گیا۔ اس نگران پر بادشاہ کے ہلاوہ کسی کا منصب نہیں تھا۔ بادشاہ نے اپنے تمام خزانے پر کر کے انہیں پورے پورے انتیارات دے دیتے اور اپنی ذات کے سوا تمام معاملات ان کے پر کر دیتے۔ نائب اعظم تمام نوابوں سرداروں پر تقسیم کرتا اور وہ درجہ درجہ اپنے ماتحتیں کو

(سائبنٹ ناٹیو) اس کا انز خوب کھل کر سامنے آگیا ہے۔ وہ اقرار کرتا ہے کہ اس کے علم کے لیے ڈفنسیٹیں میں۔ گدھ سے بیل کئے اور سوڑ کے علم پر اور سپل شنی میں اس نے خصوصیت کی نفی اور مانشہ کے علم کی بنی پر بعضیت میں شرکت رکھی۔ اس لیکن کے باوجود نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے علوم کیلئے انکے علم پر کن کن مثالوں سے مانشہ قاوم ارتدا رہا۔

ہائیتے جاتے اس طرح یہ تقسیم خزانیں ملک کے نقیروں اور ممتازوں تک جاہنپی۔ تم کو اپنا اپنا حصہ ملنے لگا۔ ان ممتازوں میں ایک بدجنت تند خوا رگنی ذہنیت والا بھی تھا۔ وہ بادشاہ اور ان کے نوابوں سے جگڑتا۔ وہ کسی کو ظاہر میں نہ لاتا۔ زکسی کا اصرام مذکوی کی تنظیم کرتا۔ وہ بادجودی کرنا نہ شہنشاہ کا ممتاز تھا۔ مگر کسی کو ظاہر میں نہ لاتا تھا۔ وہ اپنی بہت دھرمی سے ایک روپیہ بھی عاصل نہ کر سکا۔ بس یہی کہ کوئی نائب اعظم دوسرے مال و ملک میں برابر ہیں۔ اور کہتا اگر تمام مال و دولت کی ملک کا مسئلہ ہے تو وہ خلیفہ کو بھی میسر نہیں۔ اگر بعض ملک مراوے سے تو اس میں نائب اعظم کی کیا تخصیص ہے۔ میں بھی برابر کا ملک ہوں۔ اس ناشکرے بدجنت فلاش نے نہ تو خلیفہ اور نائب اعظم کا حق تسلیم کیا۔ اور نہ منصب خلافت کو ظاہر میں لایا۔ اس کے خیال میں مسحور خزانے اور کھوئے کئے اور وہ خزانے جو ابھی تک زمین میں مدفون تھے۔ ایک بیسے بخت وہ بادشاہ وقت کی طاقت الا تقدیت کو بھی ظاہر میں نہ لاتا اور اس کی علیت اور جلالت کو بھی صادی تقسیم کا سختی خیال کرتا۔ آخر وہ بادشاہ کے جلال کی تندی، ہوا۔ دینیا وی خزانے سے حصہ پانے کی بحث وہ جان سے بھی باخو دھو پیٹھا۔

اس مثال میں ہم اللہ تعالیٰ کی ذات کریم کو بادشاہ خیال کرتے ہیں۔ حضور نبی کریم صل اللہ علیہ وسلم خلیفہ اعظم ہیں۔ نواب اسراء۔ سردار۔ انبیاء اور اولیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام ہیں اور ہم فقیر اور محتاج ہیں۔ اس سے یہنے والے اس کی عطا پر فرمہ رہتے والے اور اس کی رحمتوں کے طلبگار۔ وہ ناشکر اور بہت دھرم سرکش دہی راندھر دلگاہ ہے۔ جو اپنے آپ کو اللہ کے خوازوں میں برابر کا شرکیہ قرار دیتا ہے۔ تَسْأَلُ اللَّهَ عَفْوًا وَالْعَافِيَّةَ وَلَا حَوْلَ  
وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ

صلانو! اللہ تھاری حالت فرمائے۔ تم اس برخود خلا کج نگاہ کے پاس جاؤ۔ جو بعض کے لفظا میں چھوٹے بڑے کے فرق سے مفروض ہو چکا ہے۔ وہ علم بنی کی نصیحت۔ سے انکار کر چکا ہے۔ اسکی حقیقت عاظم کرو اور اسے کہو! اے علم و حکمت میں سور اور کتنے کے برابر ان اتم دیکھو گے کہ وہ اس جلد پر بچھ جائے گا۔ اور خصہ میں بجزک اٹھئے گا۔ بچھ اس سے دریافت کریں کیا تھا را علم خدا کے علم کی طرح ہر چیز پر محيط ہے۔ اگر کہے ہاں تو کافر ہو گیا۔ اگر کہے نہیں! تو اسے کہیں پھر اس علم میں تھاری خصوصیت کیا ہے؟ بعض علم تو برکت اور سور کو بھی میسر ہے۔ تھیں عالم دریں کس طرح کجا جا سکتا ہے؟ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔

**اویتید حُسْنَةُ الْبُرْقَیہ** ۔ ایسے لوگ ساسے جہاں سے بدترین ہیں۔ اس وقت کم دیش ہر ایکاں ہر فرق لائے گا۔ چہ جائے اصلی اور طفیل اور بخشنہ اور بھیک ماننے کا فرق کیونکہ کتنے ہم عاصل کیا ہے الہا مولا اس کا طفیل بنا۔ بخلاف تمام دنیا کے علم والوں کے جنہیں علم سر کار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے صدقے سے ملا۔

شہ امام جہاں بخاری کی پیرواقیت والجو اہر فی العقائد الکا بہر کی بحث ۲۲۳ میں ہے۔ اگر تم نے ایسا کہ کہ دنیا میں کوئی ایسا بشر ہے جس نے حضور کے واسطے کے بغیر علم پایا۔ تو شیخ نے جواب میں فرمایا: نہیں۔ کوئی ایسا نہیں جسے حضور کے واسطے سے علم نہ ملا ہو۔ وہ حضور مجھ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی روحانیت سے براہ راست نہ ہو مگر وہ اپنیا یا علما جو آپ کی رشت سے قبل یا بعد ہوئے آپ کے فیضان کی تقسیم میں صوف ہیں۔ میں کہوں گا۔ البشر یا فی الدنیا کا مفہوم حضور کے علم کے خداوں کی تقسیم کے خلاف نہیں۔ کیونکہ حضور ہی نا سُب خدا اور علی الاطلاق ہر چیز کے باختہ پر مامور ہیں۔ ساری کائنات میں کوئی دنیا و آخرت کی نعمت حضور کی وساطت کے بغیر نہیں ملتی۔ ساری نعمتیں حضور

اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ آپ لوگوں سے فرمادیجئے جو کچھ ان کی طرف آتارا گیا ہے۔ وہ کائنات کے لیے ہے۔ امام بیہریؑ نے قصیدہ بردہ شریعت، میں لکھا ہے۔

وَهُلْ هُوَ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ مُلْتَقِسٌ

بِإِرْسَالِ اللَّهِ! بَعْدَ مَا لَمْ يَرَهُ مَنْ هَرَبَ إِلَيْهَا.

(سابقہ عاشیہ) کے دست مبارک سے تقسیم ہوتی ہیں۔ مزید تفصیل و تشریح کے لیے ہماری کتاب سلطنت مصطفیٰ فی مکرت کل الوری میں ملاحظہ فرمائیں۔



## نظر چہارم

### دہابیہ کی غلط بیانیوں کا تعاقب

فہا بیہہ چب عاجز اور مالیوں بوجاتے ہیں۔ تو اپنے پچاؤ کی تذاہر تلاش کرتے ہیں۔ مالانگ پچاؤ کا وقت اگر رچکا ہے۔ وہ کہتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے حضور نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو بعض علوم سمجھنا امداز ہیں عطا کیے ہیں۔ اب پرست اتنا ہی جانتے ہتھے جتنا اس سمجھڑے میں عطا ہوا تھا اور اس۔ لہذا تم اسی پر عقیدہ رکھو۔ تاکہ اختلاف ختم ہو جائیں اور باہمیاتفاق حاصل ہو۔

وہ اپنی ایسی باتوں سے عام جاہلوں کو دھوکہ دینا چاہتے ہیں اور حقیقت سے ناہستنا غافلوں کو شکار بنا لیتے ہیں۔ مگر جن لوگوں نے ان کی باتیں سُنیں اور ان کے توہین آمیز کلمات سے وہ جانتے ہیں کہ تمام بھوؤں میں توہینی بھو دہ ہوتی ہے جو جانکے اور دبک جانے مالانگ دہیں کے دہابی نے بر ملا کہا تھا۔

محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو نہیں جانتے ہتھے۔ یہاں تک کہ انہیں اپنے ملتے کا بھی علم نہ تھا۔

پھر وہی کے دہابیت کے پیشوں نے اپنی کتاب تقویر الایمان میں تو یہاں تک لکھ دیا تھا۔

جو کسی نبی کے یہے عجیب کی بات جانش کا دعویٰ کرے اگرچہ ایک درخت کے پتوں کی گنتی کے بارے میں ہی ہو۔ اس نے اللہ سے شرک کیا۔

ہوتا رہا۔ اس سے اوقات اور معلومات میں بعض ہونا درست ہے مگر اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ وہا بیہہ اس انداز پر تعلیم خداوند کی کو انکار۔ قلیل اور حقیر کہ کر حضور کی تورین کے مرتکب ہوتے ہیں۔ یہ لوگ صنور صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی اپنے میسے کیز نفوس پر قیاس کرتے ہیں۔ یہ عادت قدیم مشرکین ہیں بھی پائی جاتی تھی وہ اپنے رسولوں سے کہا کرتے تھے مَا أَنْتَ إِلَّا بِشَرٌ مَّشْكُنٌ۔ تم ہمارے میسے ہی بشر ہو۔

اس صورت حال کو نگاہ میں رکھا جائے تو وہا بیہہ مشرکین قدیم سے بھی بدتر نظریات رکھتے ہیں۔ مشرکین توبوت سے انکار ہی کر دیتے تھے۔ اور انبیاء کرام کو عام آدمی جانتے ہوئے کہا کرتے تھے۔ تم ہمارے میسے ہی بشر ہو۔ اپنے علمی معلومات کی بڑائی کیوں کرتے ہو مگر وہا بیہہ توبوت پر ایکاں لانے کے بعد حضور کو عالم (البیکار و فضل الرسل تسلیم کریں) کے بعد رسولوں کو اپنے میسا بشر کہ کر پکارتے ہیں۔

ہم اس اللہ کی پائی بیان کرتے ہیں جو مقلب العقرب ہے۔ جو آنکھوں کو بصیرت عطا فرماتا ہے۔ نظریاتی بیماری اُنہیں یوں سمجھی کہ حضور کے لیے "عالم ماکان ذمایکون" ماننا ان کے لیے بہت بڑا مقام محسر ہوتا ہے اور ان کی بودی عقول کے سامنے حضور کا اس مقام پر فائز ہونا ناقابل فہم ہے۔ چند جائے کہ وہ دوسرے انبیاء اور ادیار کو عقیقت کا مقام دین ان کے ہاں تو اللہ تعالیٰ کی علوبیت اور بلندی کی بہبجان بھی مشکل ہے۔ اس کے احکام اور قدرت کی وحشت سے بے جریں۔ پھر رسولوں کو اپنی عقل کے ترازو میں رکھا۔ جس مقام کا عالم انہی عقل و فکر میں نہ آیا اس سے انکار کر دیا اور اسے محبت دیا۔ جہاں تک انہی عقل نے اجازت دی تسلیم کر لیا۔

ہم اہلسنت گروہ حق ہیں۔ ہم تسلیم کرتے ہیں کہ روزہ اذل جو کچھ گزرنا اور روزہ اخوبیک جو کچھ آئے گا وہ ہمارے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے جلد علوم نہیں بلکہ آپ کے علوم میں سے ایک ذرہ ہے۔ اس پر اللہ تعالیٰ کی نص ہے۔

عَلَمَكَ مَا لَعُقْبَنَ تَعْلُمُ وَكَانَ تَرْجِه: جو کچھ آپ کو نہ آتا تھا۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو بتا دیا اور یہ آپ پر اللہ کا غیر مفضل ہے۔

میری گزارش سنئے | اس آیتہ کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے اپنے جیب پاک پر احسان فرماتے ہوئے اعلان کیا کہ جو کچھ آپ نہ جانتے تھے میں نے آپ کو بتا دیا۔ اس احسان کے افہار کے بعد فرمایا۔ یہ اللہ کا بڑا عظیم فضل تھا۔ مَا كَانَ وَمَا يَكُونُ كَانَ نَام بھی عام بات نہیں تھی۔ مَا كَانَ وَمَا يَكُونُ كَانَ يَكْبِيْتُ كَانَ لَوْحَ الْمَحْفُوظِ میں موجود تھا۔ حضور کو لوح محفوظ کا علم عطا فرمایا۔ پھر ساری دنیا کے علاوہ آخرت کا علم بھی دیا۔ قیامت بہپا ہونے کے واقعات کا علم بھی عطا فرمایا۔ یہ ہیزیں نہ کان و ما یکون میں میں اور نہ لوح محفوظ میں۔ اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات نہ لوح محفوظ میں آسکیں نہ قلم انہیں کہہ سکی ان کا علم بھی حضور نبی کریمؐ کو عطا فرمایا گیا۔ کائنات کی تمام چیزیں قرآن کی زبان میں "متاع قلیل" ہیں۔ جسے اللہ تعالیٰ قلیل فرمادیتے ہیں۔ انکا علم عطا فرمانے کے بعد اللہ تعالیٰ کا اپنے جیب صلی اللہ علیہ وسلم پر احسان جانا کوئی بڑی بات نہیں تھی۔ باادشاہ قلیل الغامت پر احسان نہیں جدیداً کرتے ہیں کوئی عیز معمولی اور کشیر الغام ہو تو احسان کی بات ہوتی ہے۔ چنانچہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو قیامت اور آخرت کے علوم کشیر عطا فرمائے۔ حشو نشر، حاصل و کتاب اور ثواب و عتاب کے تمام درجات اور مراحل کا علم دیا گیا۔

لوگ جنت و رزیح میں اپنے اپنے مقامات پر نہیں گے۔ ان مقامات کے بعد کے علوم بھی اللہ تعالیٰ نے اپنے جیب مکرم کو عطا فرمادیے ہیں۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے اللہ کو اس کی ذات و صفات سے پہچانا جس کا علم سوانے خدا کے اور کسی کے ذہن و فکر میں نہیں آ سکتا تھا۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب کو یہ احادیث عطا فرمائے پھر اپنے احسان اور فضل عظیم کا اظہار فرمایا۔

لوح و قلم کا علم اس سے نیت ثابت ہوا کہ لوح معرفہ کا سارا علم ہمارے بھی پاک صاحب ولاک صلی اللہ علیہ وسلم کے بھی پناہ علوم کے سندروں کا ایک قطرہ ہے۔ اس مقام پر علامہ امام ابی بوصیری رحمۃ اللہ علیہ حضور کی بارگاہ میں عرض کرتے ہیں۔

فَإِنْ مَنْ جَوَدَكَ الدِّينَ ادْجَرْتَهَا وَإِنْ عَلَوْكَ عِلْمَ الْلَّوْحِ وَالْقَلْمَنْ  
ترجمہ: آپ کی بخشش کا اچھا اور اس کے لوازموں تو ایک حضر ہیں۔ اور آپ کے علوم کے ساتھ لوح و قلم ایک ذرہ ہیں۔

حضرت امام بوصیری رحمۃ اللہ علیہ نے من کا لفظ استعمال کیا ہے جو بعض پر دلالت کرتا ہے۔ اب یہ حضور کے علوم کو مددو و اور محمد و بیہماؤں میں نہیں بلے علامہ بوصیری کے ایمان پر غیض و غضب کا اظہار کریں گے۔ علم و غصہ میں جل میں کے اور ان کے بیکار دل حضور کی اس عذالت کو پانے میں خروم ہی رہے گے۔

حضرت مطہری قاری علیہ رحمۃ باری زیدہ شرح قصیدہ بیدرہ میں اس شعر کی تشریح میں فرماتے ہیں کہ علم لوح سے مطلب قدی نقوش اور غیری صورتیں ہیں جو اس پر ثابت ہیں اور علم قلم سے مراد یہ ہے۔ اللہ تعالیٰ کی وہ امامتیں جو اس نے اپنی مردمی سے محفوظ رکھیں ہیں لوح و قلم کے علوم۔ حضور کے پہنچے علوم کا ایک حصہ یا ذرہ ہونے کی وجہ یہ ہے کہ حضور کے علوں کی بہت سی

تیسیں ہیں۔ کلیات۔ جزیات۔ حائل و دعائیون اور عوارف و معارف جنہیں ذات اللہ سے تعلق ہے۔ لوح و قلم کا علم حضور کے علوم مکتوہ پر حادی ہیں۔ ہاں حضور کے علوم کی ایک سطہ ہے۔ حضور کے علوں کے سندروں کی ایک ہڑتے۔ پھر یہ علوم لوح و قلم حضور کی برکات کا نتیجہ ہیں۔ صلی اللہ علیہ وسلم ناظرین کرام۔ علام روسمہ اور حضرت عالمی قاری کی تشریح و تفصیل سے حضور کے علوم کی وسعت کا اندازہ ہوتا ہے۔ مگر حق کی روشنی سے روگروں اور حضور بنی کرمی صلی اللہ علیہ وسلم کی علیت کے مکاران پر یہ بات تسلیم کرنا کتنا گران ہے اور کس قدر دشوار ہے۔ !!



## نظر پنجم

ناظرین کرام میری گزارشات سے مسئلہ کی حقیقت کو پاکئے ہوں گے اور وہ اس توجہ پر پہنچے ہوں گے کہ حضور کے علوم کے اطہار میں نتوالہ تعالیٰ کے علوم سے برابری کا طبہ ہوتا ہے نہ شرک کا شک۔ ہم حضور کے علوم کو اللہ تعالیٰ کو عطا کے بغیر تسلیم نہیں کرتے۔ یہ خود بخود حاصل نہیں ہوئے۔ اللہ نے عطا کیے اور فضل عظیم فرمایا۔ ہم حضور کے سارے علوم اللہ کے علوم کا بعفی ای مانتے ہیں۔ مگر ہمارے بعض اور معاونین کے بعض میں زمین آسمان کا فرق ہے۔ وہا بیہ کا بعض عداوت و تحریر کا بعض ہے اور ہمارا بعض علت و عکیں کا بعض ہے۔ اس بعض کو اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی نہیں جانتا۔ اسی نے اس بعض کو اپنے جیب پر انعام فرمایا ہے۔

قرآن و حدیث اور اقوال صحابہ میں حضور کے علوم اور اقوال ائمہ سلف و خلف کے اقوال کو میش کیا ہے اور مستند دلیلیں قائم کی ہیں۔ بزرگان امت کے اقوال کی روشنیوں نے ہمارے دل و دماغ کو متور کر دیا ہے اور حضور کی ذات بلند صفات کا مشتق بنادیا ہے۔ یہ نے وہ تمام باتیں بیان کر دی ہیں جسے عقل و دانش قبول کرے گا اس موضع پر آپ علم النبی کے چھلکتے سند رسول۔ اور چکتے ہوئے چاندیں کو دیکھنے کے خواہاں ہوں تو میری کتاب مال الہبیب علوم الغیب اور

اللَّهُوَ الْكَلِنُونَ فِي عِلْمِ الْبَشِيرِ مَا كَانَ وَمَا يَكُونُ، كَمَا مَطَّلَ الدُّكَرُ مِنْ - پھر میری ایک اور کتاب  
انبار المصطلح بمحال سرداخنی کرنے یہ نگاہ رکھیں مجھے یقین ہے آپ کی دلی تشت  
پوری ہو چاہئے گی۔ اور یہ کافی تازہ ہو چلنے گا۔

صحیح بخاری کی حدیث سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔  
قَالَ قَاتَمَ فِينَا النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَقَامًا فَأَخْبَرَنَا  
عَنْ بَدْلِ الْمُخْلَقَ حَقِّيْ دَخَلَ أَهْلَ الْجَنَّةِ تَمَّاً ذَبَّهُمْ ط  
ترجمہ، ایک ہار حضور صرف کائنات صلی اللہ علیہ وسلم خطبہ پڑھنے اُمّھے تو اپ  
نے بھیں ابتداء سے آخر بیکاری سے قیامت بھک سب خالی کی خبر دی۔ یہاں تک جنت  
والے جنت میں اور دوزخ والے دوزخ میں جائیں گے۔ یہیں خبر دے دی۔  
صحیح مسلم کی حدیث میں عمرو بن الخطب الفاری رضی اللہ عنہ کی روایت  
میں ہے۔

«حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے صحیح سے حزب انتہا کی خطاب فرمایا۔ اس میں یہ  
لفظ خاص طور پر ہیں: "جو کچھ دنیا میں قیامت بھک بھونے والا ہے اس سب کی  
تہیں خبر دے دی ہے ہم میں سے زیادہ علم اے لا جسے زیادہ یاد رہا"»

بخاری شریف صحیح مسلم شریف کی حدیث میں حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ کی  
روایت ہے کہ ایک بار بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم خطبہ پڑھنے کے پیے  
اُمّھے۔ تو اپ نے وقت قیام سے قیام قیامت بھک کے قام جو کچھ ہونے والا  
ہے تھیں بتا دیا حتیٰ کہ کچھ بھی باقی نہ چھوڑا۔ ترمذی شریف کی حدیث میں معاف  
بن جبل رضی اللہ عنہ نے روایت کی ہے۔ حضور نے فرمایا۔

فَوَائِيْهَ عَزَّ وَجَلَ وَضَعَ كَفَهَ بَيْنَ كَثْنَيْ تَوْجِيْهَتْ بَرَدَ اَنَّا مِلَّهَ  
بَيْنَ صَدَرِيْ نَجْمَلِيْ لَيْ كُلَّ شَيْيِ وَعَرَفْتُ -

ترجمہ: میں نے رب میل کر دیکھا۔ اس نے اپنا دست قدرت میرے دلوں شالوں کے درمیان رکھا۔ جبکی مُحَمَّد کی میں نے اپنے سینے میں محسوس کی۔ مجھ پر تمام چیزیں روشن ہو گئیں۔ اور میں نے بھیجاں لیا۔

**زمین و آسمان کا علم** بخاری ترمذی اور ابن خزیمہ بھر ان کے بعد آنکہ نے اس حدیث کی تفسیر کی ہے پھر قریب فرماتے ہوئے تشریح بھی کی ہے۔ ترمذی کی حدیث میں حضرت عبید اللہ ابن عباس رضی اللہ عنہا نے حضور نبی کریم کا یہ ارشاد نقل کیا ہے۔

فَعَلِمْتُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَفِي أُخْرَى فَعَلِمْتُ مَا بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ،

میں نے آسمان اور زمینوں میں جو کچھ ہے سب کو جان لیا۔ ایک اور عقایم پر فرمایا۔ میں نے مشرق و سرقب تک جو کچھ ہے معلوم کر لیا۔

مسند امام احمد۔ طبقات ابن سعد۔ مجمع کبیر طبرانی کی حدیث صحیح سند سے البرز غفاری رضی اللہ عنہ کی زبان سے بیان کی گئی ہے۔ بھر البریل اور ابن مینع اور طبرانی میں البرز درود رضی اللہ عنہ کی روایت سے بیان کیا گیا ہے کہ حضور نبی کریم نے فرمایا۔ کہ حضور نبی کریم نے بین اس حال میں چھوڑا کہ ہوا میں پر مارنے والا کوئی پہنچہ نہ تھا جکا ذکر حضور نے فرمایا ہو۔

سرخ گرہن کی حدیث صحیحین میں موجود ہے۔

مَا مِنْ شَيْءٍ لَمْ أَكُنْ أَرَيْتَهُ إِلَّا دَأْتَهُ فِي مَقَامِ هَذَا بَلَهُ  
ترجمہ: جو چیز اب تک میرے دیکھنے میں نہ آئی تھی۔ میں نے اب اسے اپنے مقام میں دیکھا۔ حدیث پاک کے یہ الفاظ ہم اس سے پہلے بھی بیان کر آئے ہیں کہ

مَلَكُ الْأَمَانِ قَطْلَانِي نے ارشاد والساری شرح صحیح بخاری کے کتاب العلم میں لکھا

ویک اللہ تعالیٰ نے میرے سامنے دُنیا کو پیش کیا تو میں نے اسکی ہر چیز را جو پکھے قیامت بھک آنے والی ہے ا کو ایسے دیکھا جیسے اس تسلیم کو دیکھ رہا ہوں۔ اس حدیث پاک کے علاوہ بے شمار ایسی احادیث موجود ہیں اور وہ تواتر سے مدد میں آتیں۔ علماء اور فقہاء میں کرتے چلے آئے تھے۔ قصیدہ بردہ کا یہ شر اہل ایمان کے لیے روشنی کا سرچشمہ ہے۔

ہم مغلوب میں علم الروح والقلعہ: ترجیہ۔ آپ کے علم کے سامنے روح و قلم کا علم لیکے ذرہ ہے۔

(اسالہ عاشیہ) ہے اس شے میں سے جس کی روایت عقلانی صحیح ہے جیسے روایت ہاری تعالیٰ اور اس کا تعلق عقل ہے۔ یاد ہیں کے کسی امر سے ہے۔ باشناۓ حورات صنور کے علم و مشاہدہ میں آئی تھیں۔

اس مکالم پر حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بارے میں اس روایت کا ذکر کرنا بھی مناسب سمجھتے ہیں۔ جس میں آپ کو زمین و آسمان دکھائے گئے تو آپ کی نگاہ ایک ایسے شخص پر پڑی جو زنا کر رہا تھا۔ پھر ایک اور پہاڑ پھر قدر پر۔ اس روایت کو عبد بن الجید۔ والبرا شیخ دیہتی نے شعب میں عطلنے اور سعید بن منصور نے ابن ابی شیبہ نے اور ابن اعین نے حضرت سلیمان فارسی رضی اللہ عنہ سے روایت بیان فرمائی کہ حضرت ابراہیم خلیل اللہ نے سات آدمیوں کو ایک فاختہ عورت سے زنا کرتے دیکھا۔ علماء قسطلاني نے اس روایت کو عبد بن جید ابن ابی حاتم شہر بن حوشب سے بایب کسوف نماز کسوف کے متعلق باب حلقة الماء الرجال میں بیان فرمایا ہے، کہ کوئی چیز راشیاڑ میں سے ایسی نہیں اجھے میں نہ زدیکھا ہو) جسے میں نے ان آنکھوں سے زدیکھا ہو۔ یہ لفظ علمومی اشیاء پر ہے اور کدوڑت سے ماف ہے۔

## زمین و آسمانوں کے کلی علوم حضرت علامہ ملک علی قاری قدس سرہ

ابراری کی وضاحت اور شرح کے بعد ہم حضرت شیخ عبد الحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ کے ان ارشادات کو چڑیہ ناظر میں کرنا پاہستہ ہیں جنہیں حضرت محدث نے اپنی شرح مشکواہ میں بیان کیا ہے۔ آپ نکھتے ہیں کہ حضور کا یہ ارشاد کہ میں نے زمین اور آسمانوں کے دریان جو کچھ ہے اسے معلوم کر لیا ہے؟ اس حقیقت کا ترجمان ہے کہ آپ تمام علوم کلی اور جزئی سے واقف تھے۔ اور آپ نے ان تمام علوم کا احاطہ فرمایا تھا۔ جو ارض و سموات کے متعلق ہیں۔

علامہ خنابی شفاسریت کی شرح نسیم الریاضی میں اور علامہ زرقانی نے شرح معاہب الدین میں حضرت ابو فدر اور ابی دہد اور عین اللہ عینہ کی روایت کی تشریع کرتے ہوئے لکھا ہے۔ زمین و آسمان کے دریان کو فی الماء پرندہ نہیں جسے احوال و تفصیلات کی حضور نے خبر نہ دی ہو۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ حضور نے زمین و آسمان کے ذرے ذرے کے بارے میں وضاحت فرمادی تھی اور کوئی محل اور سفضل بات باقی نہیں تھی جسے آپ نے بیان نہ فرمایا ہو۔

امام احمد قسطلانی میں فرماتے ہیں۔ اس بات میں ذرہ بھر شبہ نہیں کیا جا سکتا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب صلی اللہ علیہ وسلم کو اس سے بھی زیادہ علم دیا ہے اور حضور پر تمام اگلے پچھلے لوگوں کے حالات اور علوم افساد فرمادیں تھے۔ حضرت امام ابو صیری رحمۃ اللہ علیہ ایک اور مقام پر فرماتے ہیں۔

وَسَعَ الْعَلَيْيْنَ عَدَمَ وَحْمَدًا۔ ترجیح۔ محیط جلد عالم علم و حم مصطفیٰ اے۔ امام امکن جو کلی شرح افضل القری ام القری میں نکھتے ہیں۔ کہ اللہ تعالیٰ نے سے آنکھ کھنکھنے کی تفصیت کے دوران میرے پاس کوئی کتاب نہ تھی۔ یہ جتنے

جب حضور کو سارے حضور کو سارے جہاں کا عالم عطا فرمایا۔ تو حضور نے سابقہ اور آئندہ لوگوں کے تمام حالات معلوم کریے۔ لسم الریاض میں مزید وضاحت کی گئی ہے کہ تمام مخلوقات آدم علیہ السلام سے قیام قیامت تک حضور کی نگاہ میں لائی گئی۔ تو آپ نے ایک کنیجان لیا۔ حضرت آدم علیہ السلام کو تمام اشیاء کے اسماء سکھانے لگئے تو آپ تمام اشمار کے عالم ہو گئے تھے۔ فامنی کے بعد علامہ فاری بھر علامہ منادی نے تیسرا شرح باشع صفیر میں لکھا ہے کہ جب پاک جانیں بدن سے جدا ہوتی ہیں۔ تو عالم بالا میں پہنچ جاتی ہیں۔ ان کے سامنے کوئی پر دہ نہیں رہتا۔ تمام جمادات ختم ہو جاتے ہیں وہ تمام کائنات کے معاملات اور نظاروں کو ایسے جانتی اور دیکھتی ہیں جیسے سب کچھ ان کے سامنے ہو رہا ہو۔

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

**حوالہ امت پر نگاہ**

امام ابن حجاج شیعی رحمۃ اللہ علیہ میں مدھل میں اور امام قطلانی نے مواہب میں فرمایا۔ کہ ہمارے علماء کو علم کا عقیدہ ہے کہ حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات و وفات میں کوئی فرق نہیں۔ حضور اپنی امت کو اپنی نگاہ سے دیکھتے ہیں۔ ان کے تمام حالات سے باخبر ہوتے ہیں۔ ان کی نیتوں پر واقفیت ہوتی ہے ان کے ارادوں میلوں کی تناول کو جانتے ہیں۔ یہ تمام چیزیں حضور پر ایک کم کے روز روشن کی طرح عیاں اس بات مانند احوالے میں زبانی طور پر تحریر میں لائے گئے ہیں۔ جسے الا کے بعد کے لفظ میں تردی واقع ہوا۔ آیا وہ راتیہ ہے یا امیرتہ ہے۔ میں نے ایک تحریر کر دیا اور ساختہ ہی کچھ دیا گا قال رسول اللہ۔ وطن دا پس آیا۔ تو کتنا بُوں کا مطالعہ کیا۔ صحیح مسلم میں پہلے لفظ سے پہلے لفظ قدم کا اضافہ پایا۔ یعنی لا فددا ایمْسَتْ اسی لفظ صحیح بخاری میں بھی تفرق الفتاوی میں دیکھا۔

(احمد رضا خان)

اہل آپ کے مثابہ سے سے ایک چیز بھی پورشیدہ نہیں رکھی گئی۔  
اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔

یا ایعما اللہ بنی افواز مسنت شاہدًا، ترمیہ یا رسول اللہ۔ ہم نے آپ کو ماض و فنا نظر بندا کر بھیجا ہے۔

قاضی عیاض شفاقت شریف میں لکھتے ہیں کہ جب تم غالی گھر (مکان) میں داخل ہو تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر سلام عرض کیا کرو۔ علامہ طا علی قادری اس کی تعریف میں لکھتے ہیں کہ رسول اکرم کی روح پاک تمام مسلمانوں کے گھروں میں موجود ہوتی ہے۔

**اول و آخر ظاہر و باطن کا علم** حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ مدارج النبوت میں فرماتے ہیں کہ آدم علیہ السلام

سے لے کر صور اسرائیل تک جو کچھ بھی ہوا یا ہونے والا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے بنی پر عالم کر دیا تھا جیسا کہ اکو اول میں [تازکہ تام احوال تفہیم](http://www.tazkia.net) کر دیتے ہیں۔

حضور کے علم میں یہاں تک وحیت دی گئی کہ اللہ تعالیٰ کے کام احکام صفات اسے افعال و آثار کے حلاوہ تمام علوم ظاہر و باطن اول و آخر آپ کے سامنے رکھے گئے۔ حضور نبی کریم اس آیتہ کریمہ کے معتقد تھے۔

مُؤْمِنُ كُلِّ ذِيٍّ عَلَيْهِمْ ط

وَصَلِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ۔

مندرجہ بالا آیتہ کریمہ عام ہے ماس میں کسی خاص شخصیت کی تخصیص نہیں کی گئی۔ اگر یہ بات تمام ارباب علم کے لیے مانی جائے تو ہمارے بنی کریم تو سب سے اعلیٰ و اولیٰ ہیں۔ اگر دنیا نے ارضی پر نگاہ کی جائے تو ابیں علم ہیں سے ہر ایک روسرے سے ممتاز و اعلیٰ ہے۔ مگر ہمارے بنی کریم سے مبتدا اور اعلم تصریف اللہ کی ذات کریم ہے اور ذی علم کے لفظ کا اہلاً قرآن اللہ کی ذات پر ہی نہیں کیا جا سکتا۔

کیونکہ تحریر بعضیت پر ولایت کرتی ہے۔ تو شخص کی کوئی حاجت نہیں رہتی۔  
 شاہ ولی اللہ دہلوی اپنی کتاب فیومن الحرمین میں لکھتے ہیں۔ مجھے حضور کی بارگاہ  
 کی حاضری کے دوران یہ فیضان ہوا۔ کہ انسان ایک مقام سے مقام قدس تک  
 کس طرح ترقی پاتا ہے اور اس مقام قدس پر ہر چیز اس پر روشن ہو جاتی ہے بنی  
 کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے واقعہ مراجعتیہ مقام قدس کی تمام بلندیوں اور وسیعین بدرج  
 اعلیٰ داتم پانی جاتی ہیں۔

بہم مندرجہ بالا اس طور پر ہیں حضور کے علم کے مختلف مقامات کو جیش کرنے  
 ہیں۔ اللہ کے کلام کا فیصلہ۔ اس بلند و بالا عدالت کا فیصلہ۔ اور قرآن نازل کرنے  
 والے کا فیصلہ۔ اس روشن بیان والے کا فیصلہ برحق ہے۔ قرآن بنا ولی یا حسنی  
 بات نہیں کہتا۔ وہ سابق کتابوں کی تصدیق کرتا ہے۔ ہر یک چیز کی تفصیل بیان کرتا  
 ہے۔ اس میں سے کوئی چیز باقی نہیں رہی۔ قرآن علیم گواہ ہے اور اس کی گواہی  
 سب پر بھاری ہے۔ وہ ہر چیز کا کا تبیان ہے۔ تبیان و روشن اور واضح بیان ہوتا  
 ہے جس میں کوئی چیز پوچھیشیدہ نہ رہتے۔ زیارت بمعنی زیارت استھان ہوتا ہے  
 بیان کے لیے ایک تو بیان کرنے والا ہوتا ہے جو خود اللہ تعالیٰ ہے۔ دوسرا وہ  
 جو بچکے بارے میں بیان کیا جائے۔ اور وہ یہ ہے جن پر قرآن پاک آنارا گیا ہائے  
 آقا و مولا جاپ خلد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم۔ اہلسنت کے نزدیک ہر موجود چیز  
 کو شے کہا جاتا ہے۔ اس میں جلد موجودات شامل ہیں۔ فرش سے سرٹیکٹ۔ شرق  
 سے سرب تک۔ ذاتیں۔ حالتیں۔ حرکات و سکنیات۔ پاک کی جنیش۔ نگاہوں کی رسائی  
 اور نیار رسائی۔ دلوں کے احوال و خطرات۔ ارادے خڑیکہ ہر چیز جو کچھ ہو چکا اور  
 ہونے والا ہے لوع محفوظ میں تحریر شدہ تمام خذائے تمام کی تمام چیزیں قرآن پاک  
 کی صفات میں موجود ہیں۔ قرآن ان چیزوں کو روشن کر مقصص ذکر کرتا ہے۔ لوع کی

تمام تحریری قرآن نازل کرنے والا ہاں تھے۔ وہ کل صغير و كيد مستظر ط اور  
کل شئي احضيئه في امام مبين اور و لاحبته في ظلمت الأرض۔

وَلَادَ طَبَ وَلَادَ يَا لِبِسِ إِلَّا فِي كِتَابِ مَبِينِ ط

ہر چھوٹی بڑی چیز سمجھی ہوئی ہے۔ ہر چیز گن دی گئی ہے۔ زمین کے گھرے  
اندھروں میں ہر روز اور ہر تر دن خلک۔ ایک روشن کتاب میں بیان کرد یئے گئے ہیں۔  
یہ ساری چیزیں قرآن کی صورت میں صدور مرور کائنات پر نازل ہوئی ہیں۔

مقامات علوم مصطفیٰ آیات بالا کے علاوہ احادیث کے خزانے حضور کے  
علوم سے بھرے پڑے ہیں۔ روز از ل سے آنونک

جو کچھ ہوا جو کچھ ہو گا۔ سب لوح محفوظ میں درج ہے۔ ابتداء کے تمام حال اس  
میں موجود ہیں۔ سیخادی شریف میں ہے کہ از ل وابد کا معاملہ مٹا ہی ہے کیونکو  
غیر مٹا ہی چیزیں اور انہی تفصیلِ الہی وابد کے حفظ میں ہیں سماں سکتیں۔ لہ

اہل نظر و ایکان پر یہ چیز پو شیدہ ہیں کہ مآکان و مایکون اسی کو کہتے  
ہیں۔ علم اصول میں یہ بات واضح کر دی گئی ہے کہ نکرہ مقام فنی میں حام ہوتا ہے تو

لہ اس موضوع کی تفصیل نکراؤں میں نیادہ و فحاحت سے گزر چکی ہے۔ عرش و فرش  
و عمدیں یہیں پہنچے دن سے آخوندی دن دو صدیں ہیں۔ یہ تمام زمان و مکان میں گھری  
ہوئی ہیں۔ یہ تمام مٹا ہی چیزیں ہیں۔ اگرچہ بعض حضرت کو تعجب آتا ہے کہ لوح و

علم۔ عرش و فرش از ل وابد کیسے میطھا ہو سکتے ہیں۔ مگر جن لوگوں پر اللہ کے غیر مٹا ہی  
علوم کا قصور واضح ہو چکا ہے انہیں کوئی ترد و نہیں۔ قرآن پاک اللہ تعالیٰ کے بے حد  
حباب سندوں کے علم سے ایک کتاب ہے۔ ایک نظر ہے اس کے غیر مٹا ہی خزانوں

سے با اقتدار الفاظ مٹا ہی خزانہ ہے بعض لوگ اس مقام پر اگر ڈک جاتے ہیں باعثی  
عقلیں جذاب دے جاتی ہیں۔ اس میں غیوب خسر کا بیان ہے۔ اس میں لوح محفوظ

جاڑیں کر اللہ تعالیٰ نے اپنے کلام میں کوئی چیز پھوڑ دی ہو۔ کل کا لفظ اور عوم پر ہر نص سے زیادہ لفظ ہے۔ تو رواہیں کریمان روشن اور تفصیل سے کوئی چیز رہ گئی ہو۔

### قطعیت کلامی اور قطعیت اصولی

اصول فقہ میں قطعیت کلامی اور قطعیت اصولی میں فرق بتایا گیا ہے قطعیت کام اجتہادی ہے۔ تو قطعیت کلامی کے سامنے وہ کچھ جیہت نہیں رکھتی کسی حقیقت کا استدلال عوم قرآنی سے اور اس کے مذہب میں اس حکم کا قطعی ہونا نہ مراد الہی پر جزا کوئی حکم نہ ہاتھے۔ نہ اڑہ تادیل سے خودج کرتا ہے۔ یہ بات ثابت ہو گئی کہ ہمارے نبی کریم صل اللہ علیہ وسلم تمام نماکان و ما یکون کو جانتے ہیں اور جب یہ بات ملے شدہ ہے کہ نبی کریم ﷺ کا علم قرآن کریم سے مستفاد ہے اور ہر ایک یہاں روشن اور مفضل ہے۔ یہ کتابت خداوندی کی صفت ہے کہ اس میں ہر ایک چیز موجود ہے۔ ہر صورت۔ ہر آیت اور ہر پارہ بیک وقت نہیں اتنا تھا۔ بلکہ قرآن پاک کا نزول پر سے تینیں سال میں ہوا تھا جوں جوں کوئی آئت کریمہ اُتری حضور کے عوم میں اضافہ ہوتا جاتا تھا۔ حتیٰ کہ جب قرآن پاک مکمل ہو گیا حضور کے علوم کی تکمیل ہو گئی۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب پر اپنی نعمت تمام کر دی۔ قرآن پاک کے نزول سے اس بدقعہ اشیاء کی تحریر کا بیان ہے۔ اس میں مکان و ما یکون کا بیان ہے۔ یہ ساری اشیاء چیزوں میں اور حضور کے علوم کا ایک حصہ ہیں۔ قرآن نزول کے اعتبار سے تہنا، ہی ہے۔ آیات ایک تہنا ای امر کی دلالت کرتی ہیں۔ اس نکتہ کو اس وقت تکمیل ہو نہیں کہہ پاتا جب تک لا تھا ہی علوم کے متعلق واقعیت حاصل نہ ہو اور حقیقت یہ ہے کہ یہ حقیقت بیان نہیں ہے مگر بعض لوگ اپنی کم فہمی سے حضور کے علوم تناہی کو فیر تھا ہی مجھ کے اعتراف حقیقت سے رک جاتے ہیں۔ (امد و خاکان)

پہلے سابق انبیاء کا ذکر مجمل رہا اور متفق بیان نہ کیا گیا۔ پھر ان اذوالعزم انبیاء کے واقعات سے آنے گے۔ اگرچہ منافقین حضور کے علم کے بارے میں خیریہ بذریعیت کرتے تھے، اگر حضور کسی معاملہ میں توقف ذاتے یا تردید فرماتے تو منافقین لیلیں چاہئے کہ حضور تو (عماذ اللہ) پے خبر ہیں۔ حتیٰ کہ وحی آتی۔ حضور کے علم میں اضافہ ہوتا ہے بات نہ تو حضور کے علم میں نقص کی دلیل ہے نہ قرآن پاک کی آیات کے خلاف ہے۔

حضرت کے نتالص علیت میں آج کے وہ این جتنی دلیلیں پیش کرتے ہیں اور کسی واقعیات قصہ میں حضور کا غاموشی اختیار کرنا یا تأمل کرنا حضور کی بے علم پر صاد کرتے چاتے ہیں۔ یہ انکی احتیاط اور جاہلی عادات ہے حالانکہ ایسے تمام واقعات کو حضور کی عدم واقعیت پر قیاس کرنا بھارت کی علامت ہے۔

ہم اللہ کی حمد کر تھے۔ وہا بیشہ حضور کے علم کے نتالص بیان کرتے وقت جو دلیلیں لاتے ہیں وہ بے وزن اور دیکار ہیں بہرمن محال اگر کوئی ایسا واقع درستیش ہوا جہاں نزدیک وحی کے بعد بھی حضور نے کسی واقعہ پر غاموشی اختیار کی ہو تو پھر بھی حضور کے نقص علم پر قطعی دلیل نہیں ہے۔ اگر میں یہاں کتب اصول سے آئیہ کرام کے ولائیں کھیل کر دوں تو اس کا شمار ہی نہیں رہتا۔ آج ہندوستان میں وہا بیشہ کے پیشو ارشید احمد گنگوہی اپنی کتاب "براتیں قاطع"

میں، وہا بیت کی جھالت کی دلیلیوں میں سے ایک ہے بھی ہے۔ جو "عیدیث شناعت" سے پیش کرتے ہیں: تو میں اپنا سر اٹھاؤں گا اور اپنے رب کی حمد و شنا بیان کروں گا۔ وہ بھتے تعلیم فرمائے گا؛ اس میں بے علم کی کوشی دلیل ہے یہاں تو ہمارے آقا مولا کی ملی نصیت میں مزید اضافہ ہوتا دکھانی دیتا ہے کہ قیامت کے ولی عیسیٰ حضور پر صفات اللہ کا ظہور ہو گا اور آپ پر وہ امر ادھکش

جیسے وہ اپنے شاگرد خلیل احمد بن شیری سے غروب کرتا ہے! اس نے خود تسلیم کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو علوم غیرتہ سے لازام سے مگر اس تسلیم شدہ حقیقت کو بھی دبے دبے لفظوں میں اعتراف کے طور پر لکھا ہے۔

”عَقْدَهُ كَمَا قَيَّسَى بَنِيَّنِيْسَ ہوتے جو قیاس سے ثابت ہو جائیں بلکہ قطعی ہوتے ہیں اور قطعیات لفظوں سے ثابت ہوتے ہیں۔ یہاں لفظوں ہیں۔ لہذا اسکا ثابت اس وقت قابلِ السفات ہو گا۔ جب مولف قطعیات سے اس کو ثابت کرے گا اور استعاریات میں قطعیات کا اعتبار ہوتا ہے۔ تکلیفات صحاح کا۔ احادیث بھی معتبر ہیں چنانچہ فنِ اصول میں مجبہ ہیں ہے：“

اس عبارت پر وہ پایہتہ کا مال کھل کر سامنے آگیا ہے اور حق واضح ہو گیا ہے ہم دعویٰ سے کہتے ہیں کہ گلگھکے وہابی دیوبندی - دہلی اور دیوبند کے وہابیت اور دوسرے بے ادب نامہذب نزار سب کے سب مل کر ایک نفس ایسی لے آئیں جس کی ولالت قطعی ہوا اور احادیث جو یقینی ہو۔ اور ٹھوٹ جزی جیسے قرآن پاک کی آیت یا متواتر حدیث جو یقینی قطعی حکم کرتی ہے کہ تمامی نزول کے بعد بھی کوئی واقع حضور کی ذات ہا برکات پر مخفی رہا ہو۔ یا حضور کو معلوم ہی نہ ہوا ہو (سابقہ مانشہ) ہوں گے جو آپ کی ظاہری زندگی میں نہیں ہوتے یعنی۔ یہ بحلا کوئی وجہ نہ اسے ہے۔ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ حضور کا علم ذات و صفات اللہیت کا محيط نہیں تھا ہی کا لامتناہی کو گھیر لینا ممکن ہے۔ حضور کے علوم جدیدہ اہل الہاد تک ذات و صفات اللہیت کے مستحق بڑھتے رہیں گے اور کہنہ الہی تک کبھی نہ ہنچ سکیں گے اور کبھی محيط نہ ہوں گے جو علوم حاصل ہو جائیں وہ تھا ہی ہے اسی لامتناہی ہیں۔ اس میں زہارے دعویٰ کے خلاف کوئی چیز ہے اور حضور کے علوم میں نقص کی کوئی علامت۔

(احمد رضا غان)

یہ ملحوظہ بات ہے حضور کو معلوم تو تھا مگر آپ نے بیان نہ فرمایا ہو۔ کیونکہ حضور کے پاس ایسے ہزاروں لاکھوں علم ڈیں جو حضور کو مسلم تھے مگر ان کے اظہار کا حکم نہ تھا۔ ہو سکتے ہے کہ بعض علم ذہن سے اُتر گئے ہوں۔ مگر آپ کی توجہ مبارکہ کسی اہم اور علم امر پر مبتدل ہو۔ ذہن سے اُترنا علم کی نفی نہیں ہے بلکہ اہم علوم کی رفعت توجہ ہے اسکی دلیل ہے۔

ہم وہ بیہہند سے کہتے ہیں کہ ایسی کوئی بہان کوئی دلیل لاؤ جو حضور کے علم کی نفی کرتی ہو۔ اگر تم پتھے ہو تو آگے آؤ۔ اگر اب تک ایسی بہان نہیں لائے تو ہم کہ دیتے ہیں کہ تم کبھی نہیں لاسکرے گے۔ تو جان لو۔ اللہ دنبازوں کو کبھی اجازت نہیں دیتا کہ وہ مکر کرتے جائیں اور لوگوں کو گراہ کرتے پھر۔

یہ بڑی تعبیر کی بات ہے کہ لگانہ ہی مذکورہ حضور کے علم کی فضیلت کو عقاید سے قرار دیتا ہے تاکہ بخاری اور مسلم کی احادیث کو رد کر سکے جب علم بنی کی نفی پر آیا تو اسے فضائل میں تصور کر لیا گیا۔ جس میں ضعیف حدیثیں بھی منتظر و قبول ہوتی ہیں۔ بھر ساقط روایات سے سند پیش کرتا گیا۔ جس کی نسبت آئی نے صرف فرمائی تھی کہ یہ چلے اصل ہے۔ یعنی مجھے تو دیوار کے پچھے کا بھی علم نہیں۔

ہم مسلمانوں کی غیرت ایمانی سے فریاد کرتے ہیں اور بتا دینا چاہتے ہیں کہ ان لوگوں کے دلوں میں حضور کے بارے میں سخت شہمات ہیں۔ وہ حضور کے علم کو تسلیم کرتے ہیں مگر فضائل کی احادیث سے قطعیات اور نفی سے نہیں۔ وہ صحیحیں کی مستند اور قطعی احادیث نہیں مانتے اور ان کے رد میں ہر ساقط باطل اور جھوٹ کو بھی آگے لاتے ہیں۔ کیا یہ لوگ اسلام کا دعویٰ کر سکتے ہیں ہرگز نہیں! ہرگز نہیں!!

## براہین قاطعہ اور تقدیسِ الوکیل

آپ کریا و ہو گا کہ براہین قاطعہ "جو فیں لہ  
انینٹھوی کی طرف منسوب ہے۔ جس س  
سال مجھ کرنے آیا ہے اور ابھی تک مکہ مکرمہ میں موجود ہے۔ اس کتاب پر اس کے  
استاد رشید احمد گنگوہی نے تصدیقی اور تائیدی تقریظ لکھی ہے اور اس کے حرف  
حروف صحیح قرار دیا ہے۔ ہمارے علماء جماز (مکہ مدینہ) نے اس کتاب کو مسترد کر دیا  
ہے اور اس کے رد لکھے ہیں۔ حضرت مولانا جبل محمد صالح ابن مرحوم صدیق  
کمال حنفی نے (جو اس وقت احناف کے جیہے مفتی ہیں) مولانا غلام رستمی قصوری  
کی کتاب "تقدیسِ الوکیل عن توہین الرشید والغیل" پر زبردست تقریظ لکھ کر  
ان دلوں کو گراہ اور گراہ گر ثابت کیا ہے آپ نے فرمایا۔ "براہین قاطعہ" کا  
مصنف اور اس کے قام مویہ اور معتقد بالیقین زندیق اور گراہ ہیں ہمارے  
سردار شیخ العلام دکھلہ مفتی شاہیہ مولانا جبل محمد سعید بالصلیل نے فرمایا۔ براہین قاطعہ  
کا مصنف اور اس کے مبنیہ مزید ہیں۔ وہ شیطانوں کے مشاہ ہیں۔ وہ بے دین  
ہیں اور گراہ ہیں اس وقت کے مفتی مالکیہ چناب فاضل محمد عابد ابن مرحوم شیخ  
حسین نے براہین قاطعہ کے رد کرنے والوں کی تعریف کی۔ اور اس کے موقوف  
کو وقت کا فتنہ قرار دیا ہے۔ مفتی صبیرہ مولانا غلف بن ابراہیم نے فرمایا کہ  
موقوف براہین قاطعہ اور اس کے مویہ دین کا رد کرنے والے ہیں۔ مدینہ  
مشورہ کے مفتی حسینہ مولانا اجل عثمان بن عبدالسلام داعشانی نے فرمایا۔ براہین  
قاطعہ والے کا زبردست رد میں خپڑا ہے۔ براہین کی بحدیث شکوہ کا ایک  
پہلی میدان ہے وہ پانی کا سراب دکھانے والی کتاب ہے اور اپنی بجونہی  
ہاتوں کو جوڑ کر بے عقول کو دھوکا دیتی ہے۔ بخوبی اپنی ہاتھ کی قسم براہین قاطعہ  
کا مصنف ایک دھوکر باز مصنف ہے اور گراہیوں کے کانٹوں میں پھنسا ہو ہے۔

وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے رسوائی کا مستحق ہے۔ سید میل محمد علی ابن نیمہ و طاہر و تری  
حنفی مدنی نے فرمایا۔ برائیں قاطع کاروڑ کرنے والے نے مولف کی گمراہیوں اور  
لکھنے کو واشگاف الفاذ میں آشکار کیا ہے۔ یہ کتاب اگرچہ خلیل احمد سے مذوب ہے  
مگر یہ رشیدہ احمد گنگوہی کی تصنیف ہے ان دونوں نے اس پر اللہ تعالیٰ کے کذب کی  
کیفیت قائم کی ہے اور حضور کا علم اپنیں لیں کے علم سے کم بیان کیا ہے پھر نبی  
کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میلاد کو ذکر و لالہت پر قیام کو کہنیا کے جنم دن کی  
رسومات سے تشبیہ دیتا ہے۔ کنھیا ہندوستان کے مشرق ہندوؤں کا دین ہے  
اس کی پیدائش کا دن آتا ہے۔ تو ایک عورت کو پورے دونوں کی عاطمہ بننا کر لایا جاتا  
ہے وہ اس حالت کی نقل کرتی ہے جیسے کوئی عورت پچھے جن رہی ہو۔ وہ خوب  
کراہتی ہے۔ کروٹیں پڑتی ہے۔ پھر اس کے پیچے سے پیچے کی ایک عورت نکالی  
جاتی ہے ہندو ناپیسے کو دئے مایاں بینتے ہائجے جاتے جاتے اس اور اس کے سوا  
اور بھی کئی گندے کھیل کھلتے ہیں۔ اسی گت نخ مولوی نے حضور کے یوم ولادت  
کی تمام تقریبات کو کہنیا کے جنم سے تشبیہ دی ہے۔ بلکہ مجلس میلاد کو ان مشرکوں سے  
بھی بڑھ کر بیان کیا ہے۔ وہ کہتا ہے ہندو تو ایک تاریخ مقرر کر لیتے ہیں۔ مگر  
یہ مسلمان میلاد کا دن منالے کے لیے کسی تاریخ کے پا ہندو نہیں ہیں۔ جب پڑتے  
ہیں یہ خرافات کرتے پڑتے جاتے ہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ علار در حرمین شریفین کے سامنے علار اہلسنت نے اعلان کیا  
کہ وہ مجلس میلاد النبی منعقد کرتے ہیں اور حضور کے ذکر خیر کو مجلس میں بیان کرتے  
ہیں مگر اس رشیدہ احمد گنگوہی نے پھر بھی انجی ہجو سمجھی اور تدقیق نہ کر شروع کر دی۔  
وہ اپنے دیوبند کے رہنے والے مولویوں کو تمام علار اہلسنت سے بلند بالا تقرر  
کرتا ہے۔

وہ علامہ دیوبند کا حال لکھتے ہوئے بیان کرتا ہے کہ علامہ شرع کے مطابق لباس پہننے ہیں۔ نماز باجماعت ادا کرتے ہیں۔ امر بالمعروف پر عمل پیرا ہوتے ہیں۔ فتویٰ فلسفی میں عزیز امیر کی تیز ہمیں کرتے اور بیرونی حق کو سامنے رکھ کر جواب دیتے ہیں اگر کوئی ایسی غلطی پر آگاہ کرے تو وہ اسے مذکور کے ساتھ درست کر لیتے ہیں۔ جو شخص چاہے علامہ دیوبند کا امتحان لے سکتا ہے۔

**علامہ دکٹر مکر مہر دیوبندیوں کی نظریں** مولوی رشید احمد گنگوہی لکھتے ہے کہ مکر مہر کے علماء کا یہ

مال ہے کہ وہ عقل و علم ہے عاری ہیں۔ یہاں کے اکثر علماء خلاف شرع لباس پہننے ہیں۔ اس بال آستین زیر دامن کا چڑا اور قیص سب خلاف شرعاً ہیں۔ ان کی دائرہ حیاں تبعیت کیمکنہ ایسا ملکی کرتے ہیں اور بالمعروف اور ہنسی میں انکر کا خیال نہیں کرتے۔ عین شروع انگوٹھیاں اور چھپتے پہننے ہیں۔ فتویٰ فلسفی میں جو چاہو سکھوا لو۔ پیشہ طکرہ انہیں کچھ دے دو۔

ان کی علیمیوں اور فخر توں پر آگاہ کیا جائے تو وہ کھانے کو پڑتے ہیں۔ بلکہ مارنے کو دوڑتے ہیں۔ شیخ العلامہ مولانا سید احمد زینی دھلان نے ہمارے شیخ البہن مولانا رحمت اللہ کے جو معاملہ کیا وہ کسی سے پوچھیا ہے نہیں ہے۔ انہوں نے ایک بندوقی را فنی سے کچھ روپیہے کے کراپٹاپ کو مون لکھ دیا تھا جو صحاح احادیث کی روایات کے خلاف ہے۔

الفخر من علامہ دیوبند علامہ دکٹر پر اس قسم کی بے شر باقیں غریب کرتے ہیں۔ پھر ایسے لیے واقعات بنالیتے ہیں۔ جنہیں لکھتے ہیں نہ امت مسوس ہوتی ہے ایک بندوق دیوبندی علامہ نے اپنی کتاب کے صفحہ ۲۰ پر یہاں لکھ کر لکھ دیا کہ

اگر ان علاموں کے خواصہ بیان کروں تو لوگ حیران رہ جائیں۔ ایک ناہیں جو مکہ کی ایک  
مسجد میں حصر کی نماز کے بعد وعظ کیا کرتا تھا۔ مجھے ملائیں نے اس سے مجلس میلاد  
کا دریافت کیا تو کہنے لگا ہدیت ہے حرام ہے۔ میں نے اس اندھے واعظ کو بڑا  
پسند کیا۔ کیونکہ اس نے مجلس میلاد کو حرام قرار دیا۔

یہ اس ان دیوبندی علاموں کے خیالات جو علام مکہ کے بارے میں اظہار کرتے  
رہتے ہیں۔ ان بدھتوں کو ہدایت بھی اندھوں سے ملتی ہے۔



# نظر ششم

بعض ایسے علماء بھی ہیڈا ہو گئے ہیں جنہیں نصوص  
کے عمومی اور خصوصی حصوں میں بھی تیز نہیں ہے۔  
وہ لوگوں کہنے لگے ہیں کہ تم لوگ اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو روزِ ازل سے آخر  
نکس کے تمام ناکان و ناکیکون کا علم مانتے ہو۔ تو ان میں تو وہ پانچ چیزوں کی بھی ہیں  
جنہیں اللہ کے بغیر کوئی نہیں جانتا پھر اللہ سے خصوص علم کو نبی کے یہے مانا کہاں  
نکس درست ہے۔

ایسے لوگوں کیتھے جلد ہی بھول جاتے ہیں سہی سہی صفت میں کھو آئے ہیں کہ  
اللہ تعالیٰ کی یہ خصوصیت ہے کہ اسے علم ذاتی ہے اور وہ علم جمیع معلومات الہیہ  
پر محیط ہے۔ البتہ مطلق علم عطا لی اللہ کی عطا اور ارشاد سے اُس کے بندوں کو  
میربے ناکان و ناکیکون کا علم ہم لوہنی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے نسبت نہیں بنتی  
 بلکہ یہ اللہ تعالیٰ کے فرمان کے مطابق ہے پھر حضور کی احادیث سے ثابت ہے اُنہوں  
کرام نے ثابت کی قرآن پاک کی آیات احادیث کی مستند روایات۔ صاحب کرام کے  
اقوال، علماء کی تحریری تمام کی تمام حضور کے علم ناکان و ناکیکون پر شاہ عادل ہیں دلپنڈی  
علماء ان تمام دلائل کے مقابلہ میں کیا ہمیشہ کریں گے۔ انہیں کیا ہو گیا ہے کہ خیالات  
اور عقائد پر ڈھنے ہوئے ہیں۔ کیا اللہ کی آیات ایک دوسری آیت کا رد کر دیتی ہیں؟  
تم لوگ قرآن پڑھتے ہو۔ عقل سے کام لو۔ بہوش کے کام لو۔ ہم پہنچے بھی گزارش کر  
چکے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ایسی نفی کی جو ڈھنل نہیں سکتی۔ اس طرح ثابت فرمادیا جس کے

انکار کی گنجائش نہیں ہے۔

دولوں آیات میں واضح تطبیق ہے۔ ان تطبیق کی وجہ تم خود جانتے ہو۔ گرامیہ اسے کہاں ہیں۔ مگر نہ سے مفروم ہیں۔ آنکھیں ہیں۔ مگر دیکھ نہیں سکتیں۔

اگر یہ مان لیا جائے کہ اللہ تعالیٰ نے مرف پانچ چیزوں کے علم کرنے کے لیے مخصوص کر لیا ہے مگر غیر اللہ کو ایسا علم دینے سے منع فرمادیا حالانکہ اللہ تعالیٰ تو مختلف علوم غیرہ اپنے بندوں کو عطا کرتا رہتا ہے۔ اور اس عطاواری میں کوئی غلط بات نہیں۔ اس بات کو جانتے کے لیے جلدی کی ضرورت نہیں۔ ذرا تائل اور تفکر سے کام کو لے کر اس مسئلہ کو ذہن نہیں کرنا چاہیے۔ جلدی میں لغزش کا احتمال ہوتا ہے اور منافر ان بات سے معاف بگز جاتا ہے۔ آپ لوگوں نے یہ بات کس طرح ذہن کر لیا ہے کہ ان پانچ علوم کے بیان کرنے میں کوئی خصوصیت ہے اور تکریر تو ان الفاظ میں ہے۔

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

ان اللہ عنده علم الساعتم و ترجمہ۔ بے شک اللہ کے پاس قیامت کا یعنی **الغیث و لیعلم ما فی** علم ہے وہ پانی برساتا ہے اور راہ کے الارحام و مامادری نفس مادا پیٹ میں جو کچھ ہے اسے جانتا ہے کبھی تکبیث عذاب ماقدر بی نفس کو اس بات کو علم نہیں کر کیا ہو گا۔ اور جاتی ارض تہوت۔ ان اللہ علیم کوئی نہیں جانتا کہ وہ کس زمین پر مرے گا غبیر۔

ان پانچ چیزوں کے بیان سے یہ کس طرح ثابت ہوا کہ یہ پانچ چیزوں کے ساتھ فاسی ہیں اور ان میں کون سی خصوصیت پانی جاتی ہے اگر غور کیا جائے تو ان پانچوں میں بعض تو الیسی ہیں جن میں کوئی خصوصیت نہیں۔ مثلاً اللہ تعالیٰ میں برساتا ہے پانی آتا رہتا ہے یا پیٹ کے اندر کی بھیز کو جانتا ہے۔ ہم نہیں مانتے

کو صرف مقامِ حمد میں ذکر کرتا مطلقاً اختصار کا موجب ہے۔ اللہ تعالیٰ نے یہ اور بصیر سے اپنی ذات کی صفت یہاں کی ہے اور اسی صفت سے پہنچنے والوں کو بھی وافر حمد دیا ہے۔ اور فرمایا۔

جَعَلَ لِكُمْ سَمْعًا وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْعُدَةَ ترْجِهِ: هُمْ نَتَهَى بِهِ لِيَ كَانَ اسْنَجِينَ  
اورول پنا یا۔

حضرت موسی علیہ السلام نے فرمایا۔ میرارب بہکتا ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ انہیاں کرام بھی ہیں بہکتے۔

ہم ملتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی بہت سی چیزوں اسی کی ذات سے متعلق ہیں مگر ان پانچ چیزوں میں اللہ تعالیٰ نے کی اختصاری میان فرمایا ہے۔ پانچ چیزوں سے اختصار کی حکمت ہم سالدہ صفات میں پانچ معیبات

پہنچ پر درس سے اسماں میں سے پہنچ کر پہنچے یہن مگراب ہم ان  
میہات کے پس منظر اور اس حکمت، کی روشنی میں اٹھا رخیال کریں گے جو ان علم کے  
محقق ہونے کا باعث بھی۔ قرآن پاک میں پانچ کی گنتی یا العداد بیان نہیں کی گئی اور  
پانچ کا لفظ بیان نہیں فرمایا گیا۔ ہاں مفہوم ادب کے چوتھی نظر ان پھرزوں کا ذکر ہے  
جیکی کم از کم تعداد پانچ ہے۔ احادیث میں البتہ پانچ کا لفظ آیا ہے۔ اعتقاد کے  
بارے میں حدیث احادیث کا ایک معمام ہے۔ بنی کریم کا یہ ارشاد ذکر نشین رہے۔  
آپ نے فرمایا۔ اَعْطِيْتُ نَحْنَ الْمُعْطِيْنَ اَحَدَ قَبْلِيْ! اللَّهُ تَعَالَى نے مجھے

ایسی پانچ چیزوں عطا فرائی یہں جو پہلے کسی کو نہیں دی گئی تھیں۔ حالانکہ حضور نبی کریم پے پناہ عطاوں سے نزاٹے گئے تھے۔ ان عطاوں کی نگفتی حقیقت نہ شمار۔ اسی حدیث کو دوسرے لفظوں میں یوں بیان کیا گیا۔ نَفَلَتْ عَلَى الْأَنْبِيَاءِ مَا لَمْ يَشْعُرُوا۔ مجھے سابقہ انبیاء پر حجہ چیزوں سے افضلیت دی گئی ہے کیا یہ دونوں حدیثیں ایک دوسرے کے خلاف واقع ہوئی یہیں؟ ہرگز نہیں! افضل کے شمار کرنے میں دونوں حدیثیں مختلف اعداد بیان کرتی ہیں۔ ہم دیکھتے ہیں کہ بہت سی صحیح حدیثیں جسے آئڑنے سنتے مانہتے تعداد میں ایک دوسرے کی نفی کرتی ہیں میں نے ایسی کئی صیف احادیث اپنی کتاب *الجُنُبُ الْفَاجِرُ عَنْ طَرِيقِ اَهَادِيْثِ النَّاسِ* میں جمع کی ہیں۔ ان میں اعداد میں کی بیشی پائی جاتی ہے اور ایک حدیث دوسرے کی لگتی سے مطابقت نہیں کھاتی۔ مگر ان احادیث میں جو خاصیں بیان ہوتے ہیں وہ تیس سے بھی زیادہ ہیں پانچ چیزوں کا تو وکرہی کیا اسی طرح جامِ صیر اور اس کے ذیل جس اور جواہ میں تین تین چار پار اور پانچ پانچ کے اعداد لکھے گئے ہیں یہ اعداد کا حکم نہیں کر سکتے مگر آپ یہ کہیں گے ان احادیث کو چھوڑ کر ذیرِ بحث ان پانچ چیزوں کو بیان کرنے کا قرآنی مقصد یا حکمت مزدوج ہوگی۔ میں اسی حکمت اور نکتہ پر روشنی ڈالنا پا ہتا ہوں۔

میرے نزدیک ان کے یہ چھے حکمت بھی ہے اور نکتہ بھی ہے۔ یہ نکتہ بلند و بالا ہے۔ اور یہ حکمت اعلیٰ والا ہے۔ سب سے بڑی بات تو یہ ہے کہ وہ بیہہ جو اپنی پست فہمی سے صرف انہی میہمات کو زیر بحث لاتے ہیں جن کا ان آیات میں ذکر آیا ہے۔ حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ ان پانچ چیزوں کے علاوہ کثرت سے میہمات کا ذکر ملتا ہے۔ یہ پانچ میہمات تو ان ہزاروں اور لاکھوں میہمات کا ہزاروں حصہ بھی نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ کی ذات عالم العین

اور دنائے غیب الغیوب ہے اس کی ہر صفت غیب ہے۔ نام اعمال غیب ہے  
برزخ غیب ہے۔ بہشت غیب ہے۔ دوزخ غیب جاہب غیب ہے۔ قیامت  
کا میدان غیب ہے۔ لوگوں کا دہاں جمع کیا جانا غیب ہے۔ قبروں سے آنکھیا  
ماز غیب ہے۔ فرشتے غیب ہیں۔ اللہ کے ٹکر غیب ہیں۔ پھر بے پناہ ایسے  
غیب ہیں جو آج تک ہمارے شمار و اعداد میں نہیں آسکتے۔ اور حقیقت یہیں  
ان مینوں کی چیزیں ان پانچ میہیات سے زیادہ اہم ہے مگر اللہ تعالیٰ نے ان  
غیبوں کا ذکر کرنے کی بھائیے زیر بحث آئیہ کریمہ میں صرف ان پانچ میہیات  
کا ذکر کیا ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا زمانہ بعثت ان  
کا ہنول سے پر تھا جو لوگوں کو حیرت اتھیز اور مفعکہ خیز طریقوں سے درفلاتے  
تھے خصوصاً وہ لوگوں کو ساتھے بھئے کہ ہم علم میب جاتے ہیں۔ ہمارے پاس  
رمل کا علم ہے۔ بنوم کا علم ہے۔ قیادہ کا تجربہ ہے۔ عیاذ کی واقینت ہے۔ آج  
سے طہرے اور ہنسوں سے حاب لگا سکتے ہیں۔ وہ اپنی خواہشات اور ہوا و  
ہوس کو پورا کرنے کے لیے لوگوں کو طرع طرع کے حابوں میں چکر دیتے رہتے  
تھے۔ ان کے ہاں ذات خداوندی صفات الہیہ آخرت فرشتے زیر بحث نہیں  
آتے تھے۔ زری لگ کیسے مسائل دیبات کرنے آتے تھے۔ وہی بات بتاتے  
تھے کہ بارش کب ہو گی۔ کہاں ہو گی۔ حدودت کے پیٹ میں پتھر ہے یا بیکی؟  
روکا ہے یا رُکی؟ تجارت میں گھٹا پڑے گیا نقیع ہو گا۔ کیسے لشک ہو گا کیسے  
نقیان ہو گا۔ مسافرا پڑے مگر سلاستی سے والیں لوٹے گا یا نہیں؟

اللہ تعالیٰ نے ان کا ہنول اور کا ہنول کے چھل میں پھنسے ہئے لوگوں  
پر واضح کیا۔ کریم لوگ جھوٹے ہیں۔ غلط دعویٰ کرتے ہیں اور لوگوں کو دھوکا

دیتے ہیں۔ ایسی چیزوں کا علم ہے تو اس ربِ جیل کو ہے جو ان چیزوں کا مالی و مالک ہے۔ بھراللہ تعالیٰ نے ان دنیاوی واقعات و حادث کے ساتھ علم قیامت کو بھی بیان فرمادیا کہ اللہ ان علم کے علاوہ ان حالات سے بھی باخبر کرنے والا ہے جو قیام قیامت پر رونما ہوں گے۔ تم ایک دواؤں میں کی حدف پر بحث کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ تمام کائنات کے یوم حساب اور یوم فناہ کو جانتے والا ہے۔

اہل بحومِ نعم زعم پرست لوگ ہیں۔ وہ عام حادثات کی نسبت غض باطنی نتائج پر مشکل رہتے ہیں۔ کسی ایک گھر کی خواہی۔ کسی ایک شخص کی موت کے لیے ان کے پاس کوئی یقینی قاعدہ نہیں ہے۔ انہیں اپنے ذمہ پر بھی یقین نہیں ہے۔ ستاروں کی نظریں۔ حوگ۔ باہمی نسبتیں اور دلالتیں غیر یقینی پڑتیں کرتے ہیں۔ کبھی درستی آئی مگر اگر غلط تاثیت ہوئی ہیں۔ نہ کسے کی پیدائش کا زاد بچہ تیار کرتے ہیں۔ عمر کا زاد بچہ مگر سال کے کئی لمحات اور حادثات پر دھوکا کھا جاتے ہیں اور زاد بچہ کے ناتائج غلط بتاتے جاتے ہیں۔ ایک ستارہ ایک گھر کچھ اثر دالتا ہے قوت و صفت کی باہمی تکشیش ستارہ شناسی کے ذریں میں نہیں آتی۔ وہ بھلا کی اور نقصان پر حکم نہیں لگا سکتے۔ اس طرح انگلی دوڑتے رہتے ہیں۔ ان کے نزدیک بدهر کو پلا جبکہ نظر آتا ہے۔ فیصلہ کر رہتے ہیں مگر دنیا میں انقلاب لانے والی قوتوں سے بے خبر رہتے ہیں۔ صرف قرآن پاک ہی اپنے قطعی میں میں کے اعتبار سے دنیا کی عقول کو مطعن کرتا ہے۔ زعل و مشری کا یہ نوں برجوں آتشی حل اسد قوس سے کسی کے اول میں جمع ہونا میسا کر طوفانِ نوح کے وقت ہوا تھا۔

غیرہ، حکمت الحیات، بعض یقینی حسابات کی رو سے لوگ علمہ ناتائج پر پہنچنے ہیں۔ اگر دنیا باقی رہی تو علیٰ تینی کا قرآن اعلم صرور واقع ہو گا۔ یعنی سیکھ دے سے ۸۷

اور اسے سمجھنا ان کا ہننوں اور ستارہ شناسوں کے بس کاروگ نہیں ہے۔ حساب سے آنے والے قیران وقتی طور پر سمجھے جاسکتے ہیں جس طرح سابق وزالوں میں تھے مگر یہ کوہہ کتنے برسوں کے بعد ایسا قیران اور اجتماع ہو گا کس بُرُج کے کس درج پر ہو گا کہ کس وقیقہ اور کس طرف ہو گا کتنے دنوں رہے گا۔ ایک ستارہ دوسرے کو کس وقت تک چھپائے رکھے گا اور کس وقت تک گھلارہئے گا۔ یہ ستارہ شناسوں کی باتیں ہیں مگر اس حساب کو تودہ زبردست جانے والا حکم الٰہیں ہی ہے گے۔ اسی کا اندازہ مقرر ہے۔ اس نے قیامت کے ذکر سے ایسے قام مغروضوں کی زیستی کر دی ہے اور اعلان کر دیا کہ اگر تم لوگ اپنے قیامے میں پہنچتے تو سابقہ حاشیہ، ذی القعدہ ۱۸۶ھ کو آدمی رات کو قریب حل کے تیرے درجے میں قرآن ہو گا اور یہ اور سطامیں ہو گا۔ اگر دنیا باقی رہی تو یہ بات قرآن قیامی ہے کہ قیامت برپا ہو گی۔ اسی محرم میں جو اس ذی القعدہ کے دو یاک مہینوں یا اس محرم میں چڑی تھی کے پہنچے آئے گا کیونکہ قرآن کی ابتداء انہیں دو ماہ میں ہوتی ہے جبکہ قاصدہ باقی رہے۔ انتہا قرآن کی خدا معلوم کب ہو گی۔ واللہ اعلم، احمد رضا خاں۔ مذہ نورہ علی، میرے ذہن میں حضرت امام مہدی کے قائم ہونے کا اندازہ آتا ہے۔ یہ اور یہ زمانہ اسی صدی کے آخر میں واقع ہوتا ہے۔ میں نے لسان الحکائی ریڈ لکھنیں امام اہل فیض اکبر رضی اللہ عنہ کی کتاب الدار المکنون والجوہ المصنون میں ان کا ارشاد دیکھا تھا کہ جب زمانہ کا زور بسم اللہ کے حروف پر ہو گا۔ تو امام مہدی قائم ہوں گے۔ اور ایک دن بعد حظیم پر مجبوہ فرمائوں گے۔ میری طرف سے آپ کی خدمت میں سلام عرض کرنا۔

إِذَا دَارَ الزَّمَانَ عَلَى حُرُوفٍ بِسِمِ اللَّهِ نَّا الْمُهْدِيٌ قَامَ  
وَخَرَجَ بِالْحَظِيمِ عَصِيبٌ فَهُوَ الْأَنْقَارُ لِمَنْ عَنْدِي سَلَامٌ

ایک شخص کی مت کی بجائے قیامت کا اندازہ لگائیتے جو زیادہ آسان تھا۔ ان پانچ مغیبات کی صفت اور نکتہ یہ تھا اور اللہ تعالیٰ خوب جانتا ہے۔ کوئی حقیقی مغیبات کیا ہے۔ کا ہنوں کی قیافہ رانیوں کی کوئی حقیقت نہیں یہ نکتہ اللہ کے فضل اور نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی مدد سے ہی ذہن میں آسکتا ہے۔

حضرور نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ پانچ چیزوں میں جنہیں اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ یا رسول اللہ آپ بتا دیجئے کہ آسمان و زمین میں کوئی عجیب نہیں جانتا۔ رسول اللہ کے! مگر نبی کرم نے صرف پانچ چیزوں کا ذکر فرمایا۔ حالانکہ اللہ تعالیٰ نے عام ذکر فرمایا ہے ہم میں اس بات کو تسلیم کرتے ہیں۔ کیونکہ اس مام اور خاص اعداد میں کوئی نعمی نہیں ہے۔ اللہ کے سوا پانچ چیزوں کو دوسرا کوئی نہیں جانتا۔ حقیقی عجیب کو جانتے والا تو اللہ ہے نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے [تام عربی مقتولوں میں سے](http://www.alahazratnetwork.org) کیسے

سابقہ مانیشیہ ہے۔ حدیث پاک میں دنیا کی عمر سات ہزار سال بیان کی گئی ہے اور میں آخرین ہزار میں ہوں۔ اسی حدیث کو میرانی نے کبیر میں روایت کیا ہے اور امام زہقی نے دلائی النبوت میں شاک ابن زمل جہنی رضی اللہ عنہ کی روایت نقل کی ہے کہ حضور کا ارشاد ہے کہ جا شبد اس کی امید رکھتا ہوں۔ میری امت اپنے رب کے سامنے نہ امید نہ ہوگی۔ اللہ تعالیٰ انہیں آدھے دن کی تاخیر عطا فرمادے گا۔

امام احمد اور ابو داؤد اور نعیم بن صهاد اور عاصم اور زہقی نے باب بعدیت میں بیان کیا ہے اسی طرح میاد نے سید سعد ابن ابی و قاس رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے۔ سعد سے کہا گیا کہ آدھا دن لگتا ہے۔ بتایا پانچ سو برس کا۔ زہقی نے ابو شعبہ رضی اللہ عنہ کی روایت بیان کی۔ کہ درگز دن کرے گا اللہ تعالیٰ اس امت کے یہ ادھے دن کو۔ میں کہتا ہوں۔ کچھ دور نہیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے آدھے دن

قول کوہی تاریخ یا ہے۔ الا علیٰ شیئی مَا خلَقَ اللہُ بِاَنْشَلْ۔ اللہ کے ہنریہ مارے پاں چیز بھی آتی ہے بلے حقیقت ہے۔

عام و گول کے نزدیک لَا اللہُ الا اللہُ کا یہ معنی ہیں کہ اللہ کے سوا کوئی مبود نہیں مگر خواص کے نزدیک اس کے یہ معنی ہیں کہ اللہ کے نزدیک کوئی مقصود نہیں ہے۔ خاص الخاص کے نزدیک یہ معنی ہیں کہ اللہ کے سوا کوئی نظر ہی نہیں آتا۔ مگر جو ہنریت کو پہنچے اُن کے نزدیک یہ معنی نہیں کہ اللہ کے سوا کوئی موجود ہی نہیں۔ یہ تمام معانی درست ہیں اور حق ہیں۔ ایمان کا مدار پہنچے پہنچے۔ صلاح کا مدار دوسرے پہنچے۔ سلوک کا تیسرے پہنچے۔ رسول الٰہ کا چوتھے پہنچے۔ اللہ تعالیٰ ان تمام معنی میں سے کہیں حصہ عطا فرمائے۔

سجاد بن تارب رضی اللہ عنہ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی بارگاہ میں یہ اشعار پیش کیے

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

فَاشْبَدْ إِنَّ اللَّهَ لَا شَيْءٌ عَنْهُ وَإِنَّكَ مَأْمُونٌ عَلَىٰ كُلِّ غَائِبٍ  
وَإِنَّكَ أَوْنَىٰ الْمُرْسَلِينَ شَفِعَتْهُ إِلَى اللَّهِ يَا إِنَّ الْأَكْوَافَنِ الْأَطَافِ  
نَحْنُ لِي شَفِيعُنَا يَوْمَ لَا ذُو شَفَاعَةٍ سَوَّاَنَ بَعْنَ عَنْ سِوَادِنَ قَارِبٍ  
تَرْجِهِ مِنْ كُوَافِدِنَا ہُوَ كَرِيْبُ اللَّهِ بَعْدَهُ اُنَّا سَكَنَنِيْنِ  
اَرَبَّ بَلَى شَكَ أَبَّ تَامَ مُهِبَّاتَ كَمِنْ مِنْ بَلَى شَكَ أَبَّ اطِيْبَ اَهَدَ  
ظَاهِرَ اَبَا وَاهِمَاتَ كَمِنْ فَرِزَنِيْنِ تَامَ رَسُولُنَى سَرِيَادَه شَفَاعَتَ كَرَنَے

---

کی مہلت مانگی ہو اور اللہ تعالیٰ نے اُبَّ کو پورے دن کی مہلت دے دی ہو جسٹر  
نے ارشاد فرمایا۔ یہاں تھیں ہر گز تحریکیت نہ کرے گا کہ تباری مدد کرے تھا رارب  
تین ہزار تارے ہوئے ملائکہ۔ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا اگر تم صبر اور پرہیز گاری  
کرو تو اللہ تعالیٰ پاکی ہزار ملائکے مدد کرے گا۔

وائے ہیں اور اللہ کے قریب ہیں۔ آپ میرے سفارشی بھی جائیے۔ اس دن آپ کے بغیر کوئی شفاعت ہنسیں کر سکے گا اور سواد بن قارب کو کوئی نفع ہنسیں پہنچ سکے گا۔

اس روایت کو سند امام احمد میں بھی بیان کیا گیا ہے۔

**میری حزارش** | سواد بنی اللہ عن نے اول اللہ کے سماں ہر میز کے درجہ کی لفی کر دی۔ دوم ہمارے بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ نبیوں کے علم کا لیقینی ہرنا بتایا۔ سوم اس پر ایمان لائے ہیں کہ وہ شفاعت کرتے ہیں (حضرت بنی کرم نے فرمایا۔ اعظمیت الشفاعتہ رجیسٹر شفاعت کی نعمت مطابک گئی ہے) اس حدیث کو صحیح مسلم میں لکھا گیا ہے۔ وہا یہ کی وجہ مطلق ہے وہ کہتے ہیں کہ حضور کو صرف قیامت کے دن اذن شفاعت دیا جائے گا اب نہیں ہے یا اسکی یہی دل کہتے ہیں کہ دنیا میں حضور سے شفاعت کے لیے فرما دی کی جائے وہ زندگی میں شفاعت نہیں کر سکتے۔ مگر اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں۔ اے میرے محبوب آپ اسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمَنَاتِ۔ آپ اپنے ناص تعلق رکھنے والوں مسلمان صد اور حدود کے لیے بخشش انجو۔ پھر ایک اور بیک فرمایا۔ دَلَوْا قَوْأَذْلَمُوا اَفْسَحُهُ جَاءَكُ فَاسْتَغْفِرُ اللَّهُ جب تک آپ کے سامنے پیش ہو کر اپنی جاہل پر خلیم کرنے کے بعد معافی انجیں تو آپ ان کے لیے شفاعت کریں اللہ تو ہر تمول کرنے والا ہے اور ہر ہاں ہے۔

وہا یہ نے ان آیات کو پس پشت ڈال دیا ہے اور ترجیح کرتے وقت نہایت بہل سے کام لیتے ہیں۔

چہارم۔ حضرت سواد بنی اللہ عن اس پر بھی ایمان لائے ہیں کہ بنی کرم

کی شفاعت سب سے قریب ہے مگر وہاں تک کے پیشہ اموالی اسٹیل دہلوی تعمیر ایاں  
میں لکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ جب کسی پیشہ کرنے والے کی بخشش کے لیے  
حیدہ کرنا چاہئے گا تو جسے پہلے گاؤں سے شفعت بنائے گا۔ کسی کی خصوصیت ہیں۔  
پیشہ اموال توہر کرنے والوں کی قید اس لیے رکھ دی گئی کہ دہلوی مذکور کے نزدیک  
شفاعت صرف پیشہ کی ہوگی، لیکن اس گھنگار کی شفاعت نہ ہوگی جو توہر نہ  
کر سکا ہو۔

ہفتم۔ حضور شفاعت کرنے میں اللہ کے قریب تر ہیں۔ تمام شفاعت کرنے  
والے حضور کی وسائل سے شفاعت کریں گے اسی لیے سواد بن قارب نے حضور  
کی بارگاہ میں فریاد کی ہے۔

ششم۔ حضور کی شفاعت قریب تر ہونے کی بناء پر شفاعت کا خاص صرف  
سرورِ کائنات کی ذات ہے۔ بات ہیچی حق ہے۔ دوسرے شفاعت کرنے والے بنی  
علیہ السلام کی بارگاہ میں شفاعت کریں گے اللہ کی بارگاہ میں حضور کے بغیر کوئی شفاعت  
کرنے والا نہیں ہوگا۔ حضور نے فرمایا تمام انبیاء کرام کی شفاعت کا میں ماکہ ہوں  
یہ غریب کی بات نہیں کر رہا۔ خدا کی عنايت اور عطاواد کی ہے۔

ہفتم۔ ان کے کلام سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے جو حضور شافعی لیوم النور کا  
وامن پکڑ لے حضور اس کے کام آتے ہیں۔ امام الولی، یہ اسٹیل دہلوی کا نظر ہے اس  
نامور صحابی کے کتنے خلاف ہے جو یہ لکھتے گئے کہ غنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم تو اپنی  
بیٹی کے بھی کام نہ آسکیں گے۔ پھر اور وہی کی کیا گفتی۔

مندرجہ بالا خالات ایک ایسے صحابی کے ہیں جو حضور کا عاشق بھی ہے اور  
حضور کی نگاہ میں محترم بھی۔ اس حدیث میں کہی ہوئی ساری باتیں حضور کی سیرت  
طیبۃ بن عجلانی نکرائی ہیں۔ مقدم مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم سے بله خدا انسان حضور

کی لامی (امعاذ اللہ) کے بدے میں قرآن کی یہ آیت سناتے ہیں۔  
 یوْمَ يَجْعَلُ اللَّهُ الرَّسُولَ فَيَقُولُ مَاذَا جِئْنَا اللَّهَ تَعَالَى أَپْنَى رَسُولَنَا كُوچِ  
 اَجْبَتْمَ قَالُوا لَاَوْلَمْ لَنَا۔ کرے گا تو فرمائے گا ہمیں کیا جواب ملا۔  
 عرض کری گے ہم کو کچھ علم نہیں۔

اس آیت کے بعد میں انبیاء کرام کے بے علم ہونے کی کوئی دلیل ہے ماہوں  
 نے اکل درست اور حق بات کی اور اللہ کے سامنے اپنے ذاتی علم کی نفی فرمائی۔  
 حقیقت بھی یہ ہے کہ سایہِ اصل کے سامنے آتا ہے تو اس کی اپنی چیزیت کچھ نہیں  
 رہتی۔ عالم اللہ کی جانب میں پیش ہوتے تو عرض کی۔ سُبْعَنْكَ لَاَوْلَمْ لَنَا۔  
 اس بات کی جانب۔ ہم کچھ نہیں جانتے۔ الْأَمَّا عَلِمْنَا۔ ہل اثناء ہی جانتے ہیں جتنا  
 گوئے عطا فرمایا۔ یہ علم عطا فرم پر اظہار خیال ہے۔ انبیاء کرام تو بارگاہ خداوندی  
 میں طائفہ سے بھی زیادہ سووب میں تو انہوں نے اللہ کے حضور پر علم کی نفی  
 کر دی۔

ہم بات کا خلاصہ یہ ہوا کہ رب اللہ ہی کے واسطے ہے اور اس کی  
 عطاوں کے بغیر کچھ بھی نہیں۔ ہم اس فیصلے پر پہنچ گئے۔ جو آنکہ کرام کا عقیدہ ہے کہ  
 جو شخص بغیر عطا را الہی بنات خود علم کا دھونی کرتا ہے اسکی نفی کی جا رہی ہے۔  
 ہمارے بعض علماء کرام نے روضۃ التفسیر شرح جامع الصغیر میں احادیث  
 البیشرون اذیر سے نقل کیا ہے۔ حضور کا یہ فرمان کہ ان پانچ چیزوں کو اللہ کے  
 بغیر دھرا کوئی نہیں جانتا اسکا مطلب یہ ہے کہ بنادت خود کوئی نہیں جانتا، لیکن  
 اللہ تعالیٰ جسے بتا دے سکتا ہے تو یہ اس کافضل ہے۔ اللہ تعالیٰ کے بتائے ہوئے علم  
 والے حضرات اسی دنیا میں موجود ہیں۔ انبیاء تو انبیاء کرام ہیں ہم نے یہ علم حضور  
 کے امیوں میں سے اکثر کے ہاں پایا ہے اور یہ اللہ کی عطاوں ہے بھرمت ہے۔

الأنبياء صلی اللہ علیہ وسلم.

موت و حیات کا علم میں نے ایک ایسی جاگست کو دیکھا۔ جنہیں یہ علم تھا کہ وہ کب مری گے اور ایسے بھی دیکھے جنہیں تھل کے دوران ہی پہنچ کی جنس (رُكَّا يَا رُكْكِي) کا علم تھا۔ امام جلال الدین سیوطی کی کتاب شرح العصور امام اجل نور الدین ابی الحسن علی نقی شنطونی رحمۃ اللہ علیہ کی تہجیۃ الاسرار اور امام اسد عہد الشہراٹی کی روضۃ الریاضین اور فرخۃ المانظر کے علاوہ دوسرے سینکڑوں اولیاء کرام کی تصنیف میں ایسے واقعات ملتے ہیں۔ جن کا آج حکم کسی نے انکار نہیں کیا۔

ام ابن حجر عسکری رحمۃ اللہ علیہ نے شرح بہرہ میں پانچ اشیاء کے علم عینہ کی تشریح فرماتے ہوئے لکھا ہے کہ انہیاء اولیاء کا علم اللہ کی حطا کا شرہ ہے۔ یہ اور ان اشیاء کا علم وہ علم الہی نہیں جو صرف اللہ کی تواناتے [alabazaratnetwork.org](http://alabazaratnetwork.org) میں اور انہیں کہ وہ اپنے علوم غیریہ سے بعض خلوم کو اپنے انہیاء اولیاء کو عطا فرمادے حتیٰ کہ وہ ان پانچ میں سے بھی جسے چاہے سرفراز فرماتا ہے۔

حضرت شیخ محمد دہلوی رحمۃ اللہ علیہ شرح مبتکوہ میں اس حدیث کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ اس کا مطلب یہ ہے کہ ان پانچ میززوں کو اللہ کے بتائے بغیر اپنی عقل و ذکر سے کوئی نہیں جانتا۔ کیونکہ یہ پانچ وہ منیبات ہیں جو اللہ کی عطا کے بغیر کسی کو مصال نہیں ہوئے ہوئے اسی طرح امام اجل بدال الدین محمود عینی عنده العاری شہ العلماں شریف میں ہے المعنی إِنَّمَا أَلِيمَّا اَحَدَ غَيْبِ عَقْلِهِ مِنْ دُعَوْنِ یعدم اللہ۔ امام قطلانی نے ارشاد الساری میں سورہ انعام کی تفسیر کرتے ہوئے فرمایا وہ پانچ برساتا ہے تو اس کے وقت کو نہیں جانتا۔ تو اس شہر کا نام نہیں جانتا جہاں تیرا انتقال ہو گا مگر جب اس کا حکم نازل ہو گیا تو پھر اس کے فرشتوں کو بھی

شرح بخاری میں فرماتے ہیں کہ امام قرطبی نے فرمایا کہ پانچ مفہیمات والی حدیث خدا کے خزانہ غیب کی بھی ہے۔ جو شخص ان مفہیمات کا دعویٰ کرتا ہے اور اس علم کو حضور کی تعلیم کے علاوہ تصور کرتا ہے۔ وہ جھوٹا ہے۔ دوسرے لفظوں میں وہ جھوٹا ہے۔ جو عالم ماکان و مایکون صلی اللہ علیہ وسلم کے واسطے کے بیان حاصل کرنے کا دعویٰ ہے۔ انہوں نے نہایت بلند دعویٰ سے اعلان کیا کہ حضور نبی کریم ان پانچ غیبیوں کو بے عطا کیا ہے اور اولیا رہیں سے بھے پائیں تباہتے تھے۔ علامہ ابراہیم بن بودی رحمۃ اللہ علیہ تے شرح بردہ شریف میں لکھا ہے کہ کرستید الابیاء اس وقت تک دُنیا سے تشریف نہیں لے گئے جب تک اللہ تعالیٰ نے انہیں پانچ مفہیمات سے بھی آگاہ نہیں فرمایا۔

**آخری گزارش** | یہ پانچ مفہیمات میں پر ہم نے بحث کی ہے ان کی وجہ تک حکوم عربہ میں سے ہیں۔ جملی تصریح دینے والا ہائتا ہے یادہ جاتا ہے جسے یہ غیوب سکھائے گئے۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ اپنے ان غیوب کو تقسیم کرنے میں کبھی بُنجل نہیں فرماتے تھے۔ جمیع النبیوں میں یہ روایت واضح ہے کہ نَمَّ يَخْرُجُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ حَتَّىٰ أَطْلَعَهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ۔ اللہ تعالیٰ اپنے بنی کو اس وقت تک دُنیا سے نہیں لے گیا جب سالقہ ما شیء

علم ہو گیا کہ تو نے کہاں مرنے ہے۔ اس کے بندوں کو بھی معلوم ہو گیا کہ بدش کب ہوتی ہے۔ اس کے بغیر رہوں میں پر دش پانے والے کے بارے میں کوئی نہیں جانتا۔ مگر جسے اللہ تعالیٰ علم عطا فرمادے۔ فرشتوں کو بھی علم ہو گیا اور بندوں کو بھی۔ ”يَعْلَمُ الَّذِينَ ارْتَفَعُوا مِنَ الرَّسُولِ“ کی روشنی میں ابیہار اور اولیا کو عطا ہوتا ہے۔

مک حضور کو ہر چیز کی اطلاع نہیں دے دی گئی۔ ان احادیث کی روشنی میں بھی کہنے کی اجازت دیں کہ ہم وہ آیات کریمہ پیش کر پہنچے ہیں جو اس مطلب کی تصریح کرچکی ہیں وہ صحیح احادیث بیان کر پہنچے ہیں۔ جنہیں کامنون مطلب کو واضح کرتا ہے۔ ان مفسرین کی تشریحات پیش کر پہنچے ہیں جو اس مسئلہ کی وضاحت کرتی ہیں ان تمام حوالوں میں پانچ مغیبات کا بذات خود جانا کہیں بھی نہیں آیا۔ اہل اللہ کی عطاوں سے یہ پانچ چیزوں کھل کر بتائی گئیں۔ یہ علوم مخصوص باللہ نہیں بلکہ فضیل بخلاقی پر عطاۓ خداوندی ہیں۔ اللہ کے علوم کے مा�صل کرنے میں کوئی واسطہ ہونا مزدود ہے۔ حضرت عبد العزیز دباغ رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب ابرئہ میں بتایا ہے کہ ان پانچ مغیبات میں سے نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم پر کوئی چیز بھی پوشیدہ نہیں ہے۔

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

**حضرت کے ائمتوں پر غیوب کے اعماق**

حضرت عالم مکان و ما یکون کے مالک ہیں۔

اپ کے ائمتوں میں سے سات حضرات اقطاب عالم بھی ان پانچ غیبوں کو جانتے ہیں مالا نکر یہ اقطاب ساتوں غوثوں کے ماتحت ہیں۔ کبی غوث اور پھر کہا وہ حضرات جنہیں ان پانچ علوم کی اطلاع دی گئی پھر کجا سیڈ الابیار جو سابق اور آئندہ علوم پر مطلع ہیں۔

یئی کہتا ہوں کہ ساتوں قطب سے وہ ابدال مراد ہیں جو ستر ابدال کے اوپر ہیں اور دلوں اماموں کے نیچے ہیں جو غوث کے دلوں وزیر ہیں۔ ابرئہ میں مزید لکھا ہے۔ پانچ غیبوں کا معاملہ حضورؐ سے کس طرح چھپا رہتا۔ جبکہ یہ حضور کی امت کا کوئی صاحب تصرف اس وقت تک تصرف نہیں کر سکتا جب تک اسے ان پانچ غیوب کا علم عطا نہ ہوا ہو۔

ہم ان منکرین کو متینہ کرتے ہیں کہ وہ ان حضرات کی کتابیں پڑھیں۔ ان کی باشیں اور اولیاء اللہ کی تکذیب سے بازاً جائیں۔ انکی تکذیب دین کی برپای ہے اور اللہ تعالیٰ ایسے منکرین سے انتقام لے گا۔ **أَعَاذُنَا اللَّهُ بِعِبَادَةِ الْعَارِفِينَ**

میں اس شخص کی علی پستی پر انوس کرتا ہوں۔ جو پانچ معیمات کو اللہ تعالیٰ کے مخصوص علوم میں شمار کرتا ہے۔ میں اس کے دعویٰ کی تصدیق نہیں کر سکتا کہ وہ ان پانچ چیزوں کے علم کو اللہ کے خصوصی علوم میں شمار کر رہا ہے اگر اس کی بات مان لی جائے تو پھر ہم اس نتیجے پر پہنچیں گے کہ اللہ تعالیٰ نے باقی تمام علوم غیرہ تو اپنے انبیاء و کرام کو خصوصاً اپنے محبوب صلی اللہ علیہ وسلم کو سکھا دیتے تھے صرف ان پانچ چیزوں کو اپنی ذات کے لیے مخصوص فرماد کسی کو اس کی خبر نہ ہونے دی اور نہ اپنے رسول کو بتائے نہ کسی دوسرے نبی کو۔ یہ بات غلط ہے۔ درستہ یہ ماننا پڑتے گا کہ رسول اللہ ان پانچ چیزوں کے علاوہ ان تمام علوم غیرہ جن کا علم رب الارباب ہے کی ذات اور اس کی جملہ صفات جن کو صرف وہی جانتے ہے جنور کے علم میں تھیں۔ پھر اللہ کے غیر متناہی علوم بھی حضور کی معلومات کا حصہ تھے۔ مگر ہم اد پر بیان کر آئئے ہیں کہ علماء اہلسنت اللہ تعالیٰ کے غیر متناہی اور صفات غیر متناہی ہیہے ہر کسی مخلوق کا اختیار کا تصور بھی نہیں کر سکتے۔ یہ وہا بیر کی جہالت ہے۔ انہوں نے بنی کرم کی شان کو کم کرنے کا تہییہ کر رکھا ہے اور کھل کر بات کرنے کی بجائے علوم غیرہ کی تعداد اور عدد و دین تقسیم کرتے ہیں اور پھر بنی علیہ السلام کے علوم کو بعض علوم کی اصطلاح میں لاگر دبیل و فریب کا ارتکاب کرتے رہتے ہیں۔

## حضرت ام الفضل کے پیٹ میں کیا ہے | خطیب اور ابو نعیم نے دلائی النبوت میں حضرت

عبداللہ ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے۔ کہ مجھے ام الفضل رضی اللہ عنہما نے بتایا تھا کہ میں ایک بار حضور کے سامنے سے گزدی تو آپ نے فرمایا۔ تم تو حامل ہو۔ تمہارے سکھریٹ میں لڑکا ہے۔ جب وہ پیدا ہو تو میں سے میرے پاس لانا۔ ام الفضل نے بتایا حضور! مجھے حل کہاں۔ کوئی علامت محسوس نہیں ہوتی حالانکہ قریش نے عامہ عدوں کو قسمیں دلائی ہیں کہ کوئی شخص عورتوں کے پاس نہ جائے۔ حضور نے فرمایا۔ متن والی بات اپنی بُلکے مگر میری بات پچھائے!

ام الفضل بتاتی ہیں کہ پکھر صرکے بعد میرے ہاں لڑکا پیدا ہوا۔ میں اسے اٹھا کر حضور کی خدمت میں سے گئی۔ حضور نے پچھے کے دارہنے کا ان میں اذان دی۔ بائیں کان میں اقامت فرمائی۔ اپنا العاب وہن پچھے کے ترینیں ڈالے۔ اس کا نام عبد اللہ رکھا اور فرمایا۔ اس خلقاء کے باپ کوئے جاؤ۔ میں نے یہ بات اپنے خاوند عباس کے کہی۔ وہ بھی حضور کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کی مجھے ام الفضل نے یوں کہا ہے۔ آپ نے فرمایا۔ بات پچھی ہے۔ جو میں نے کہی ہے۔ یہ پچھے خلیفوں کے باپ ہے۔ ان میں ایک سفارح نامی خلیف ہو گا۔ اور ایک مہدی نامی ہو گا۔

حضور نے ام الفضل کے پیٹ میں جو کوئی بھی تھا۔ جان لیا تھا بلکہ اس کی زندگی۔ اس کی اولاد سے اُنے والے خلقاء کے نام تک بتا دیئے جو کئی بستیوں کے بعد آئنے والے تھے انہیں جان لیا پشت در پشت اُنے والے پتوں کو جان لیا اور اعلان کر دیا۔ خلیفوں کے باپ کوئے جاؤ۔ پھر فرمایا۔ سفارح بھی ہو گا۔ مہدی کی بھی ہو گا۔

## حضرت صدیقؑ نے پیدائش سے پہلے بیٹی کی ابشرات دی ۔

حضرت پیدا عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی روایت ہے کہ ان کے والد سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنہ فرمائے غابر ولے مال سے بھئے میں وستی چھوہارے ہبہ فرمائے اور حکم دیا کہ انہیں وخت میں سے اُتر والو۔ حضرت صدیق اکبر کے وصال کا وقت قریب آیا تو آپ نے ام المؤمنین سیدۃ عائشہؓ کو اپنے پاس بلاؤ کر کہا۔ بیٹی بھئے تم سے دینا بھر میں کوئی چیز عزیز نہیں۔ بھئے اپنے بعد تھاری سر ذات کا بہت خیال آتا ہے میں نہیں چاہتا کہ تھاری نزدیگی میں بدحالی آئئے میں نے جو چھوہارے دیئے تھے انہیں ابھی اُتر والو۔ اگر میرے بیٹتے جی تھارے قبھرہ میں آگئے تو تھارے ہیں ورنہ ورثت میں جتنا حضائے گا وہی ملے گا۔ تھارے دو بھائی اور ایک بہن بھی وارث ہیں۔ پھر اللہ کے احکام کے مطابق تقسیم کر لیا۔ حضرت عائشہؓ نے کہا۔ اے والد مکرم۔ اگر میرے لیے اس سے دگنہ مال بھی ہوتا تو اپنے بھائی بہنوں میں تقسیم کر دیتی۔ مگر بھئے یہ تو بتائیں کہ میرے دو بھائی اور ایک بہن ہے۔ مگر آپ بہنوں فزار ہے ہیں۔ حالانکہ میری تصرف ایک ہی بہن راسما ہیں۔ آپ نے فرمایا۔ بنت خارجہ کے پیٹ میں حل ہے اور اس سے پنجی پیدا ہوگی۔ اور یہ بات میرے علم نہیں ہے۔

اس روایت کو ابن سعد نے اپنے طبقات میں یوں بیان کیا ہے کہ حضرت صدیقؑ نے فرمایا بنت خارجہ کے پیٹ میں جو پکھ ہے۔ اس کے متعلق بھئے الہام ہوا ہے کہ وہ بچی ہو گی میں تھیں وصیت کرتی ہوں کہ اس کے ساتھ اچھا سوک کرنا۔ حضرت صدیقؑ کے ہاں بیٹی ام کلتوں پیدا ہوئی۔

احادیث میں لکھا ہے کہ حدت کے رم پر اللہ کی طرف سے ایک فرشتہ مقرر ہوتا ہے وہ پیچے کی صورت بناتا ہے۔ نزادرہ اور کی صورت تیار کرتا ہے۔ خوبصورت اور بد صورت کا نقش بناتا ہے۔ اس کی عمر اور رزق متعین کرتا ہے۔ پھر یہ بھی لکھا ہے کہ یہ بد بخت ہو گایا نیک نیت۔

**خبر کا جہنم میا** [صحیحین میں سہل بن سعد رضی اللہ عنہ سے خبر کی حدیث] سمجھی گئی ہے۔ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ واللہ کل اس شخص کو علم دیا جائے گا۔ جس کے ہاتھ پر خبر فتح ہو گا وہ اللہ اور اس کے رسول کو دوست رکھتا ہو گا۔ اللہ اور رسول اسے دوست رکھتے ہوں گے۔ دوسرے دن یہ علم حضرت علی کرم اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حضورتے یہ بات قسم فرمائی گئی۔ حضور کو دوسرے دن کا یقینی علم تھا۔ کہ میں کل کیا کروں گا۔

**مقام وصال کی خبر** [حضرت اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کو معلوم تھا۔] کہ آپ کا وصال مدینہ میں ہو گا۔ آپ نے انہا کو جسم کیا اور فرمایا۔ میری زندگی وہاں جہاں تھا ری۔ میرا وصال وہاں ہے جہاں تھا را۔ اس حدیث کو مسلم میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی روایت سے بیان شد؛ اسی طرح حضور نے بہت سے ٹیکی واقعات خوشیوں بعد آنے والے ہیں خبروں دی ہیں جنگلوں کی فتنوں کی۔ اور سید ناصح علیہ السلام کے اترنے کی خبروں دیں۔ امام جہدی کے ظاہر ہونے۔ دجال کے ظہور یا جمیع دام جمیع کی بیان دامتہ الارض و فیرو و نیزہ جیسے واقعات کی خبر دی۔ امام میمن نے حمزة العاری سرچ حیثیج بخاری میں فرمایا ہے کہ ہر نفس اپنے کون سے متعلق ہے اور اسی طرح واقعہ نہ ہوا۔ تو وہ علم سے مطلع نہ ہونا ہو گا، لیکن اگر دیے ہی ہو گیا تو علم پر مطلع ہونا ثابت ہو گیا۔

کیا گیا ہے۔

جب حضور نے حضرت معاذ بن جبل کو یعنی کاگور نہ بن کر روانہ فرمایا تو اپنے پوچھا۔ معاذ تم اس سال کے بعد پھر دنیا میں نہیں سکو گے یا معاذ انکے عسی ان لا تلقائی بعد عالمی ہذادل علک آن تم بمسجدی ہذادل قبزی۔ مگر یاد رکھو تم میری مسجد میں آؤ گے اور میری قبر پر حاضری بھی دو گے اس حدیث مبارکہ کو امام احمد نے اپنی منہ میں لکھا ہے اور صحیح مسلم میں حضرت النبی رضی اللہ عنہ کی روایت سے ایک اور حدیث ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام کو میدان بدر میں اعلان فرمایا۔ اس جگہ فلاں مشرک قتل ہو گا اور ہر ایک کے قتل ہوئی جگہ آپ نے ہاتھ زمکن پر رکھ کر بتائی۔ حضرت النبی فرماتے ہیں کہ شام کو جگہ بدر کا فیصلہ ہوا۔ تو میں نے اپنی آنکھوں سے دیکھا کہ آپ نے جہاں نشان دیا تھا اور جس جگہ آپ کے متعلق کہا تھا اس کا لاش پڑا تھا۔ سیدنا عمر فاروق نے ان لاشوں کو دیکھ کر حضور کے قول کی تصدیق کی تھی۔ سیدنا علی کرم اللہ وجہ اپنی شہادت کی رات تو بار بار مکان کے باہر تشریف لے جاتے اور آسمان کی طرف دیکھتے اور فرماتے ہذادل کی قسم نہیں بلکہ بتایا گیا ہے اور زمیں غلط کہتا ہوں۔ یہ دہی رات ہے جس کا پھرے وعدہ کیا گیا تھا۔

حضور کے ایک اور صحابی اقرع بن ضعی رضی اللہ عنہ کی روایت ہے اور یہ روایت حسن ہے۔ حضرت الیوب الصاری رضی اللہ عنہ کے ایک آزاد کردہ غلام تھے۔ اخی نام تھا کہ عبد اللہ بن سلام مصری ہائیوں کے پاس جلنے کی بجائے اہل مکہ کے پاس آئے اور کہا حضرت عثمانؓ کو قتل نہ کرو۔ وہ چالیس دن کے بعد اس دنیا سے جانے والے ہیں۔ انہوں نے انکار کر دیا۔ کچھ دلوں بعد پھر آئے

اور انہیں کہا انہیں قلق نہ کریں یہ پندرہ راں روز کے بعد واصل بھی ہو جائیں گے۔ ہم نے اس سے پہلے لکھا ہے کہ صاحبِ کرام اور اولیائے عظام کے کلام کا بے پناہ سمند رہے جکا کوئی کنارہ نہیں اور ان کا پانی کھینچنے سے کم نہیں ہوتا۔ لیکن ہم احادیث کے بغیر واقعات بیان کرنا مزدودی خیال کرتے ہیں تاکہ حدیث کو مانندی کا سینہ پھٹ جائے۔ اور وہ اپنے خیالات سے باز آئے۔

**بہجتِ الاسرار اور اس کے مصنف** امام اجل عارف افضل ولی اکمل  
شیخ القراء عجمۃ العلما زبده الفوغا

سیدنا امام ابوالحسن علی بن یوسف بن جریر تغفی شلنونی مصری قدس سرہ جن کی شاگردی کا شرف امام اجل ابوالغیر شمس الدین محمد بن محمد بن محمد جریری مولف حسن حسین کو حاصل ہے۔ انہی مجلس میں امام فتن رجاء شیخ العلارڈ اہبی صاحب میزان الاعتدال نے حاضری دی تھی۔ اور اپنی کتاب البقایت فتویں انکا تذکرہ کیا ہے اور انہی شخصیت کو بدیع تسبیبی پیش کیا ہے۔ امام اجل عارف باللہ حضرت عبد اللہ بن اسحہ یا فی شافعی رضی اللہ عنہ اپنی مشہور کتاب مرات البناں میں اپ کو بڑے بڑے خطابات اور القیات سے بیاد کیا تھا۔ امام جلیل القدر علامہ جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے حسن الکاظم میں اپ کو "امام یکت" لکھا ہے پھر اپنی کتاب دل و دماغ کروشن کرنے والی المعرفت یہ بہجۃ الاسرار و معدن الانوار میں لکھا ہے (اس کتاب کے متعلق شیخ عمر بن عبد الراہب سلہ علامہ شیخ عبد الحنفی محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے زبدۃ الانوار میں لکھا ہے کہ بہجۃ الاسرار ایک بہت بڑی کتاب ہے۔ علامہ ذاہبی نے جو علامہ حدیث میں بڑا بلند مقام رکھتے ہیں۔ مصنف بہجۃ الاسرار کو ہدیہ تسبیبی پیش کیا ہے وہ علامہ شلنونی کی مجلس میں خود حاضر ہوئے۔ ان کا فریق تدرس کا۔ اور سکوت کا درجہ بہت آیا۔

زمنی ملیٹے فرمایا تھا۔ میں نے اس کتاب کو پڑھا تو بے ایک بھی بات ایسی نہ ملی جس پر عمل کرنے کو دل نہ پاتا ہو اور اس پر عمل کرنے پر آمادہ نہ ہوا ہو۔ اس کتاب میں سے اسی افاضہ نشر المحسن اور روضۃ الریاضین اور کتاب الاضریف میں مشور زادہ کتابوں میں اقتباسات ملتے ہیں۔ کشف الفتنوں میں سیدی مارف باللہ جلیل القدر مکارم النہر فالصی قدس سرہ (جو سید علی بن ہبیقی کے جلیل القدر مخلفوں میں سے تھے) کلمات محتاج تعارف نہیں ہیں۔ آپ نے اپنی اس مشہور کتاب بحۃ الاسرار میں ایک اور جگہ پر لکھا ہے کہ میں خود خاتم عوْنَوْتُ الْعَظِيمُ وَالْمَعْلُومُ رضی اللہ عنہ کی نیارت سے مشرف ہوا ہوں۔ میری آنکھ نے حضرت محبی الدین عبد العاد رجس اپنے نہیں دیکھا۔ رضی اللہ عنہ

**حضرت عوْنَوْتُ الْعَظِيمُ اور غیب کی بائیں** [ایک شیخ این شیخ الی المجد مبارک  
ایک احمد لغداوی Hazratnetwork.org]

بتایا کہ انہیں ان کے والد اور انہیں اُن کے دلوں الی المجد رحمہ اللہ تعالیٰ نے بتایا کہ میں ایک شیخ مکارم رضی اللہ عنہ کے پاس ماضر ہوں۔ آپ کا مگر نہر فالصی پر تھا میرے والد کے ول میں خطرو گز را کاش میں حضور عوْنَوْتُ الْعَظِيمُ کی کوئی کرامت دیکھ سکتا۔ حضور نے مگر اتنے ہوئے میری طرف التفات فرمایا اور کہا۔ ہمارے پاس غیر بپائی شخص آنے والے ہیں ان میں سے یک گورا سرخ زنگ ہو گا۔ اس کے دامن خزار پر تسل ہو گا آج بیکے بعد اس کی طرف ۹۰۰ مارہ گئی ہے۔ اسے بھائی میں شیر حیر پھاڑ پائے گما سے وہیں سے اللہ تعالیٰ اٹھائے گا۔

دور امراق ہو گا جس کا رنگ سرخ و سیند ہو گا مگر وہ کانہ اور لنگڑا ہو گا۔ ہمارے پاس ایک ماہ زیر طلاح رہے گا مگر جائز نہ ہو سکے الہا۔ تیر ایک میری گند می رنگ کا ہو گا اس کے بائیں ہاتھ کی چہ انگلیاں ہوں گی بائیں والں پر نیزے کا زخم ہو گا جو اے

تیس برس پہلے لگا تھا۔ وہ ہندوستان میں تجارت کے لیے بھل جاتے گا اور وہاں ہی تیس سال بعد فرت ہو گا۔ چھ تھائی ہو گا جس کا نگ کندھی ہو گا۔ اس کی انگلیوں پر گناہو گا اسہو گا۔ وہ تھارے گھر کے سامنے مبے گا۔ سات برس تین ماہ اور یہ دن کے بعد اس کی موت داتھ ہو گی۔ ایک گھرے دنگ کا یعنی لفڑی ہو گا۔ اس کے پڑھنے کے نیچے زمار بندھا ہو گا۔ وہ اپنے نگ سے تین برس سے نکلا ہوا ہے اور وہ اپنا مذہب کسی کو نہیں بتاتا۔ وہ مسلمانوں کے مالات معلوم کرنے کی جا سو سی کر رہا ہے۔

پھر وقت ہی گزر اس کے بعد لوگ حضرت غوث انقلب کی خدمت میں حاضر ہو گئے۔ بھی نے جتنا ہوا گوشہ طلب کیا۔ عراقی نے چاول اور لیخ کا گوشہ مانگا۔ شایی تھے شایی سبب کا مطابق کیا۔ یمنی نے خم بریٹ ایڈا مانگا مگر کسی نے اپنی خواہش دوسرے کو نہ بنتی۔ بھارے ویکھے ہیں ان کے خواہش کے مطابق کھانے آگئے وہ کھانے لگے۔

ابوالحمد نے فرمایا۔ خدا کی قسم میں عذر سے دیکھتا رہا۔ ان کے بتائے ہوئے تھیں میں نہ بھر فرقہ نہ تھا میں نے میری سے اس کے پڑائے زخم کا دریافت کیا وہ جیلانہ گیا۔ اور کہنے لگا۔ یہ زخم مجھے تیس سال پہلے لگا تھا۔ وہ اپنی اپنی خواہش کے مطابق کھانا کھانے کے بعد انہیں غشی آگئی۔ ہوشی میں آئے تو نبی نے کہا۔ حضرت اس شخص کی کی تعریف ہے جو صیغوں کے دل کے بھید جانتا ہے۔ آپ نے فرمایا۔ مجھے معلوم ہے۔ تم جیسا ہو۔ تھا اسے لباس کے نیچے زتا رہے۔ یہ سنتے ہی وہ شفیع بن عاصی مار کر اٹھ کھڑا ہوا اور سلام قبول کیا۔ آپ نے فرمایا۔ یہ تھے منتظر شفیع نے دیکھا تھا۔ انہیں یہ معلوم ہو گیا تھا کہ تم لفڑی ہو اور نتا باندھ سے ہوئے ہو۔ مگر انہیں یہ معلوم تھا کہ تم نہیں پاس اگر اسلام لانہ ہے

اس سے چیز رہے اسکی دفات ویسی ہی ہوئی جیسے شیخ نے بتایا تھا۔ اس میں ذرہ بھر بھی تقدم دنایا خیر نہ ہوئی۔ عراقی ایک ماہ بیمار رہا۔ اور وہاں ہی شیخ کی ایک غائبہ کے ایک کرنے میں مر گیا۔ میں نے خود اس کا جنازہ پڑھا تھا۔ شامی میرے پاس حرمیں مرا۔۔۔ وہ میرے دروازے پر گر پڑا۔ اس نے مجھے آواز دی۔۔۔ میں باہر آیا میں نے دیکھ کر ہی شامی بھاگا۔ اسکی موت جس طرح شیخ نے کہی تھی۔ سات برس تین ماہ سات دن کے بعد ہوئی۔

یہ ایک واقعہ ہے۔ جیسے کوئی عقائد ان محفلائیں سکتا۔ حضرت خونت الانف حضور کے خلامان غلام ہیں۔ خادم خاد مان خدام حضور ہیں۔ انہوں نے ایک شخص کے متعلق ہے، بہتر میبوں کا اظہار کیا۔ جن میں راز درون سینہ مرنے کی جگہ بہت کا وقت موت کے اسباب۔ حکم کیا کرے گا۔ اور اس کے علاوہ کئی پہنچی بجزوں سے پرداہ مٹھیا۔ یہ بات بلاشبہ

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

ابوالجہد کے دلی خطرہ سے مطلع ہونا۔ پھر ان لوگوں کی خبر دینا جوآنے والے تھے۔ پانچ آدمی۔ ایک عجی۔ دوسرے عراقی۔ تیسرا صمری۔ چوتھا شامی۔ پانچوں میں نی۔ یہ آنکھ بینب تھے، جن سے مطلع کیا۔ عجی کے متعلق گیارہ غیب ظاہر ہیکئے۔ وہ گورا ہو گا۔ اسکی میں سرفہ ہو گی۔ اس کے تل ہو گا۔ اس کے دخادر پر ہو گا۔ پر دخادر دایاں ہو گا۔ گورت کی خواہش کرے گا۔ گورت بھنا ہو اکھٹے گا۔ نوماہ بعد مر جائے گا۔ اس کی موت شیر کے پھاڑنے سے ہو گی اور تمام بٹائیج میں ہو گی۔ اور وہاں دن ہو گا وہاں سے مستقل نہ ہو گا اور وہیں سے اس کا حشر ہو گا۔

اسی طرح عراقی کے باسے میں گیارہ غیب ظاہر کر دیئے گوڑا ہو گا۔ سرفہ جعلکتی ہو گی۔ آنکھ میں داش ہو گا۔ پاؤں میں بلک ہو گا۔ بیخ پاہے گا۔ چپلوں کے ساتھ کھائے گا۔ بیمار ہو گا۔ ایک ماہ بیماری میں رہے گا۔ اسی بیماری میں مر جائے

گا۔ بیان مرے گا۔ ایک ماہ بعد مرے گا۔

صری کے متعلق پنڈاں غیبیوں سے پرداہ اٹھایا۔ گندمی رنگ ہو گا۔ چینگا ہو گا۔ چینی انگلی اٹھے ہتھیں ہو گی۔ زخم پورا نہ ہو گا۔ تیس برس کا پیرا نہ زخم خودہ ہو گا۔ شہر کی خواہش کرے گا۔ صرف شہد ہی نہیں لمحی سے ملا ہو۔ شہد مانگے گا۔ وہ تجارت کرے گا۔ اس کا کاروبار ہندوستان میں ہو گا۔ نیس سال تک تجارت کرتا رہے گا۔ ہندوستان میں مرے گا۔ اس کی مرت بیس سال بعد ہو گی۔

شامی کے متعلق بھی نو عیب افشا ریکے رکنی می رنگ ہو گا۔ سیب کی خواہش کرے گا۔ انگلیوں میں موٹ ہوئے گئے پڑے ہوں گے۔ شامی سیب مانگے گا۔ زمین حرم میں مرے گا۔ اس کی مرت ابوالجد کے گھر کے دروازے پر داٹ ہو گی۔ وہ مرت برس تین ماہ اور سات دن بچئے گا۔

یمنی کے بارے میں آنحضرت ﷺ کو راجحہ کار گھم گوں ہو گا۔ لفڑی ہو گا۔ اس کے کپڑوں کے پیچے زنار ہو گا۔ اپنے لکھ میں سلسلوں کے امتحان کے پیچے نکلا تھا۔ اسے اس کام میں تیس سال گور پچھے تھے۔ اس نے اپنی نیت چھپا رکھتی۔ نگہروں کو خبر نہ شہر دالوں کو۔ اس کی خواہش اندھا ہو گی۔ وہ اندھا بھی نیم بریان مانگے گا۔

یہ باشوہ عیب ہیں۔ بہنیں جناب عنوث پاک نے ان لوگوں کے آنے سے پہلے مطلع کر دیا تھا۔ ان غیبیوں کے ملاوہ پانچ مرید عیب بتائے۔ ان میں سے کوئی ایک اپنی خواہش اور مقاصد کے متعلق دوسرے کو مطلع نہ کر سکا۔ پانچ مرید عیب تھے کہ ہر شخص یہ پاہتا تھا کہ میں یہ ہی بیخز رہتے ہیں۔ بہتر عیب جناب عنوث الاعظم کی زبان سے ظاہر ہوئے۔ فیحان الدی اعلیٰ ما شاد من عبادۃ ولی المحدث۔

کس زمین پر استقال ہو گا یہ حدیث ایں سکن۔ ایں منہ اور ایں عاکر  
رضی اللہ عنہم نے روایت کی ہے آنہوں نے  
 بتایا کہ میں بیمار پڑ گیا۔ حضور رحمۃ اللعائیں میری بیمار پر سی کے یہے تشریف لائے۔  
 میں نے حضور کو دیکھ کر عرض کی: یا رسول اللہ مجھے ذرہے میں اس بیماری سے مر  
 جاؤں گا؟

اپ نے فرمایا: نہیں ایسا نہیں تم زمہ رہو گے۔ شام کی طرف بھرت کو  
 گے اور فلسطین میں ایک ٹیکے پر موت آئے گی۔  
 حضرت امیر المؤمنین علیہ السلام نے اللہ عز کے دهد غلافت میں آن کا استقال ہو اجھا  
 اور رمل میں دفن ہوئے تھے۔

حضرت یوسف علیہ السلام نے مصروفین [www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org) میں علیہ السلام نے مصروفین سے  
 کو غیب سے مطلع کر دیا۔

برس تک حب و تور کھیتی ہاڑی کرتے رہو گے۔ سات سال کے بعد ایک وقت  
 آئے گا کہ لوگ بارش سے مالا مال ہو کر فصلیں آگائیں گے۔ پھر سات سال تک  
 بارش بند رہے گی اور قحط پڑے گا۔ پنڈت سال بعد اتنی بارش ہو گی کہ انگور  
 کی بیلیں زمین سے چھوٹ چھوٹ جائیں گی۔ انگوروں کے شیر سے لوگ سیراب  
 ہوں گے۔

میں ان واقعات کی جزئیات سناتا جا رہا ہوں، مالانگرا یہے واقعات کا  
 تو حصر و شمار ہی نہیں ہے۔ ایسے واقعات قیامت تک رونا ہوتے رہیں گے۔  
 خصوصاً پانچ چیزوں کا علم اللہ نے اپنے بندوں کو ایسا عطا فرمایا ہے کہ ثبوت  
 کی ضرورت ہی نہیں ہے۔ اب عمل دو انش کی تک کا اخبار نہیں کرتے یہ سارے

غیرہ تو اون محفوظ میں لکھے ہوئے ہیں۔ اور ارع و محفوظ میں لکھے ہوئے ہیں اور ارع محفوظ سے ملک اور اولیاء بھی واقف ہوتے ہیں۔ اپنیاد کرام اور خصوصاً سیدنا اپنا علیہم السلام کا تو تمام ہی ارفع و اعلیٰ ہے۔ آپ کے ان کیلات کا انکار وہی کرتا ہے جو علیق دایجان سے محروم و محجوب ہو۔

**روح مبین ہے** اللہ تعالیٰ نے روح کی تعریف مبین کے لفظ سے فرمائی ہے  
 ذکری شیعی قی امام مبین مبین وہ چیز ہوتی ہے جو واضح ہو۔ ظاہر ہو۔ کوئی اہم شہادتی جائے۔ اگر روح محفوظ مخلوق خداوندی سے غائب ہو تو کس بات روح مبین ہے۔ امام بیضاوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔ روح محفوظ ایسی چیز ہے جس میں آسمان و زمین کے تمام غیرہ محفوظ ہیں۔ تو کوئی ایسا غیب نہیں جو کتاب مبین میں نہیں ہے۔ امام بغوی نے معالم التسلیل میں لکھا ہے کہ روح محفوظ میں ہر عجیب موجود ہے کامنیتی مارک ایک ایک [ataturk.net.pk](http://ataturk.net.pk) اون ہیں وہیں روح مبین کا ہے۔ لامگہ روح محفوظ کو دیکھتے ہیں۔ روشن ہے۔ ظاہر ہے۔ واضح ہے۔

حضرت مالکی قاری رحمۃ اللہ علیہ شریف میں لکھتے ہیں۔ کان و مایکون کے تمام علوم روح محفوظ میں ثبت ہیں۔ دوسرے لفظوں میں تمام اشیائے عالم روح محفوظ میں تحریر ہیں۔ قرآن پاک کی آیات کے نزول کے وقت یہ تمام لفظوں روح محفوظ پر سیب مکرم پر وارد ہوئے روح ایک تنہ ای ہی علوم پر مشتمل ہے۔ اور ایک تنہ ای ہی نیز تہی کا احاطہ نہیں کر سکتی۔ روح میں وہی چیزیں لکھی ہوئی ہیں جو روزِ اول سے قیام قیامت تک ہونے والی ہیں۔ لہذا امیر سے نزدیک ایسی کوئی دلیل نہیں کہ مفہمات کان و مایکون اس میں داخل نہ ہوں۔ اگر واقعی تین وقت کا علم روح محفوظ میں ہے تو لیقنا بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم اس سے روح محفوظ است پیش اوریا۔ روشنی

واقف ہیں اور اگر یہ بات مان لی جائے کہ ان علوم کو اللہ تعالیٰ نے لوح و محفوظ کے  
عینہ رکھا ہے تو پھر قرآن کی آیات سے استدلال نہیں بنتا اور دونوں طرح کا  
اتصال رہے گا۔ یہ بات یقینی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا علم صرف لوح محفوظ تک  
ہی محدود نہیں۔ لوح محفوظ تو حضور کے علم کے سندروں کی ایک گونج ہے۔ آپ کے  
بھرپے کنار کی ایک نہر ہے یہی وجہ ہے کہ میرا ایمان ہے کہ سوئی ساعیہ  
علیٰ خلوف فیتھا۔ جس طرح میں علم کا یقین نہیں کرتا۔ علم کی نفع پر یقین نہیں رکھتا  
میں تو وہی کہتا ہوں جو علماء امام قسطنطیلی نے اپنی شرح عقائد میں لکھا ہے کہ  
اللہ تعالیٰ نے بعض برگزیدہ انبیاء کرام کو علوم غیرہ پر الگا ہی فرمادی ہے اور یہ  
عقیدہ یقینی ہے، لیکن علوم عطا اور علوم غیرہ کا عقیدہ یقینی ہے۔

امام قسطنطیلی نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے انبیاء اور اولیاء کو اپنے عیوب  
سے مطلع فرما دیا ہے یہیوب فرمسے اپنے جیب مکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو واقف  
فرمادیا تھا۔ ہم عنقریب اس موضوع پر علامہ تجوہی۔ علامہ شناوی اور حضرت  
عبد العزیز دباغ رحمۃ اللہ علیہ کی روشن آزاد پیش کریں گے۔ پھر اس موضوع پر  
علامہ مدرا بنی۔ علامہ فاضل عارف عشاوی جیسے جلیل القدر حضرات کے خیالات کی  
تصویح پیش کروں گا اور ان کے دلائل قاطع کی روشنی میں ثابت کروں گا کہ  
مولانا تعالیٰ نے اپنے جیب مکرم کو علوم غیرہ عطا فرمادی ہے تھے۔ پھر یہ بھی بتاؤں  
کہ کہ ملائکہ کو نفع صور کا علم و قویع قیامت سے پہلے ہی عطا فرمادیا گیا تھا اور  
اس مقدمہ پر امام فخر الدین رازی کے دلائل پیش کروں گا۔

ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ تمام مخلوقیں کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے  
ویسے سے علوم عطا ہوئے ہیں اور ہر فتم کے علم کا سرچشمہ حضور کی ذات کی  
ہے۔ یہ بات بھی طے شدہ ہے کہ جو علم دیتا ہے اسے خود عالم اور اعلم ہونا

صردی ہے۔ چنانچہ حضور نبی کریمؐ کو قبل قیامت کا علم ہونا اور اذل و ابدتک کے علوم کا ماہر ہونا۔ آیات اللہ کے منافی نہیں ہے۔ بچھان علوم سے جو حضور نے تقسیم فرمائے ہیں۔ بڑھ کر حضور کا عالم ہونا بھی آیات کے منافی نہیں ہے تو ہم اس نتیجہ پر پہنچے کہ حضور کے تمام علوم اعلام اللہ سے ہیں تو اب یہ بات خود بخود ذکر میں چک نہیں ہے کہ حضور کو ان پانچ چیزوں کا علم تودیا گیا مگر انہیں چھپانے کا حکم دیا کیا تھا۔

بر شہرہ یہ دونوں اقوال اور نظریات علماء کرام کے ان پانچے جاتے ہیں اور جیل القدر آئندہ ان اقوال اور نظریات کو روشنیں کیا جنکہ امام جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے ملود مصطفیٰ پر ایک پورا باب اپنی شہرہ آفاق کتاب خصائص کبیری میں سپرد قلم کیا ہے اور اس میں علمائے کرام کے ان نظریات پر تبصرہ فرمایا ہے کہ آیا حضور کو علم خمسہ بھی عطا فرمایا گیا علم ساعت علم روح بھی دیا گیا تھا۔ حضور کو اس کے چھپانے کا حکم دیا گیا۔

حضرت علامہ محمد ابن سید علامہ عبد الرسول بر زنجی مدفن رحمۃ اللہ نے اپنی کتاب الاشاعت لاشراط اتساعت میں دونوں نظریات کا ذکر فرمایا ہے۔ فرمایا کہ پہنچا اس ساعت سخت تھا اور اس کے علم کو اپنے یہے خاص کر لیا اور ملتوی میں سے کسی کو نہ بتایا۔ صرف بنی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو تعلیم فرمایا اور ساعت ہی دھرول کو بخردی نے سے منع فرمایا تاکہ قیامت کا ذر اور بزرگی قائم رہ سکے۔ فرمایا۔

وَعَلَمَهَا النَّبِيُّ۔ اور اسے حضور کو تعلیم دی گئی، لیکن اگر اس کو اور پڑھا جائے تو علامہ فرماتے ہیں کہ اسے یقیناً حضور کو سکھا دیا گیا تھا۔ انہوں نے اسی قول کو پسند فرمایا۔

اس سلسلے نے وابستہ نے ایک رسالہ کو حضرت موصوف کے نام شائع

کر دیا اور اس میں حضور کے علوم پر بحث کر کے لوگوں کو دھوکا دیا مگر نظریات سانے آئے تو وہابیتہ لا جواب رہ گئے۔ وہابیتہ کی عادت ہے کہ جب انہیں دلائل بن ہیں پڑتے تو جعلی کتیں شائع کر کے عام کر دیا کرتے ہیں اور بجاہیں فی الکذب بن کر سانے آتے ہیں ایک وقت کے لیے یہ لوگ عادیں صادقین اور صدقین کے قول کے برابر لے آتے ہیں مگر ایک وقت آتا ہے کہ ان کے بحث کی تعلیٰ کھل جاتی ہے۔ یہ لوگ اپنے خیالات فاسدہ کی نسبت کبھی تو ملا علی قادر کی طرف کر دیتے ہیں۔ کبھی ابن کثیر کی طرف کبھی علامہ انتیل حق رحمۃ اللہ علیہ کی طرف اور کبھی علامہ سیوطی کے رسالہ الکشف عن مجاوزۃ پڑھے الامست الاستعف کے صفحہ ۲۲ کو نقل کر کے بڑھاتے ہیں جا لیجھے یہ اخراج سے امام احمد بن حنبل کے اور عجورت ہے امام جلال الدین سیوطی پر۔ اس طرح یہ علامہ ملا علی فارسی پر افترا باندھتے ہیں۔ حضرت امام جلال الدین سیوطی ہدک سرہ کے اقوال کا خلاصہ کر دیا گیا ہے۔ پانچ سو کے اور سیزرا کے پھر علامہ فارسی کے خلاف عجی کھم کھلا جبورت نہیں۔

روح محفوظ کی باتوں کی تحلیم قبل از وقت اور واقفیت میں حکمت یہ ہے کہ ایمان اور تصدیق میں اضافہ ہو گیا اور طالبِ حکم جان لیں کہ مدد کا مستحق کون ہے اور مددت کا ذمہ وار کون ہے اور ہر ایک کا مقام ہے لیے ہی معلوم ہو جائے۔ شاہ عبدالعزیز دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے تغیری عزیزی میں ذکر کیا ہے کہ روح محفوظ کے علوم پر واقف ہونے سے یہ مراد ہے کہ جو باتیں واقعہ میں ظاہر ہونے والی ہیں۔ ان کا علم ہے لیے ہی عطا فرمادیا جانے خواہ روح کی تحریر دیکھو کر ہمیا نفضل خداوندی سے مطلع کر دیا جائے۔ اس کے نتوں کا مطالعہ کریں اور اکثر اور یا اللہ کے احوال میں ثابت ہے کہ وہ نتوں روح کا مطالعہ کرتے تھے۔

## عینی فی الکوہ المحفوظ

امام شافعی اور دوسرے آئمہ کرام نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے بیٹے عزیز الشعین عیاث الکوفی

سیدنا عزیز ائمہ ابی محمد عبد القادر الحسینی والحسینی الجیلانی رضی اللہ عزیز سے یہ سند صحیح روایت ہے کہ حضور عزیز پاک فرمایا کہ تے سمجھ کر، عینی فی الکوہ المحفوظ میری آنکھ، یہ شرط لوح محفوظ پر سمجھ رہتی ہے۔

اللہ تعالیٰ سیات القدر کو اپنے حکم سے حکت والے کام تقسیم کر دیتا ہے۔ اس سے ثابت ہوا۔ قیامت کے علم کے علاوہ چار طیوم قیامت سے پہلے ہی فرشتوں میں باش دیتے گئے ہیں کیونکہ فرشتوں نے تدارک رکنا ہوتی ہیں اسی طرح اسرافیل علیہ السلام قیامت سے قبل ہی اپنے فرالقین لفظ صور سے آگاہ کر دیتے جاتے ہیں تاکہ حکم ملتے ہی صور بچوں کے سکیں اسرافیل نے ایک پر اس وقت نہیں کر دیا تھا جب حضور نبی کریم رضی اللہ علیہ وسلم پر اس وقت گرامی گے جب صور بچوں کے حکم ہو گا۔ حضور فرماتے ہیں مجھے کیسے میں آسکتا ہے جب صور بچوں کے ولے نے صور اپنے منزیں لے لیا ہے۔ اب وہ ارشاد خداوندی پر کان لگانے پڑھا ہے اور حکم کے نازل ہونے پر ما تھا مجھکاٹے پڑھا ہے۔ یہ حدیث ترمذی شریف میں ابوسعید رضی اللہ عزیز کی روایت نے سمجھی گئی ہے۔ وہ فرشتے اپنے دولوں زانوں پر کھڑا ہے۔ اسرافیل اس کے پر پر نگاہ جائے کھڑے ہیں جو ابھی پھیلا ہوا ہے۔ جب وہ اس پر کو گرامیں گے تو یہ صور بچوں کے گھا۔ صور بچوں کی اجازت اور قیام قیامت میں ان کے پر گرانے کا فاصلہ ہے۔ یہ ایک جنہیں ہے تو مجہش تو زانے میں ہوتی ہے تو بات ضروری ہے کہ قیامت کے واقعہ ہونے سے پہلے انہیں علم ہو۔ خواہ یہ علم ایک طریقے ہو یا یہ زانوں سے یہ دلیل کتاب لکھتے وقت میرے ذہن میں آئی مگر بچوں دلوں بعد تغیر کیم کا مطالعو

جب یہ بات ایک مقرب فرشتہ کے لیے واجب ہے تو اپنے پیارے جیب صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے کون سی محال چیز ہے۔ ان کے لیے یہ نامنکن بات نہیں کہ قیامت کے قیام سے دو ہزار سال پہلے آپ کو علم دیا جائے اور حضور کر حکم ہو کر دوسروں کو نہ بتایا ہائے۔

معترض انہیں آئیہ کر رہے ہوئے اولیاء اللہ کی کرامات سے انکار کرتے ہیں۔ علامہ نے شرح متعاصد میں معترض کا جواب دیتے ہوئے فرمایا کہ یہاں عینہ حام نہیں ہے، بلکہ مطلق ہے۔ یا ایک میں ہے یعنی قیامت کا وقت اور اس پر آئیہ بیان کر کے عالم الغیب فلذی ظہر علی غیب ہے۔ میں قرینہ موجود ہے۔ اس میں قیامت کا ذکر ہے اور یہ نامنکن نہیں کہ بعض بلا نگہ۔ بعض الناسوں خصوصاً بعض انبیاء و کرام کو اس کا علم دیا گیا ہو۔

یہ بات لیے شدہ ہے کہ رسول ﷺ کو علم الغیب دیا گیا ہے مگر اولیاء اللہ کے بارے میں مختلف رائیں ہو سکتی ہیں۔ امام قسطلانی نے ارشاد الباری شریعہ میں بخوبی فرمایا ہے۔ اللہ کے سما کوئی نہیں جانتا کہ قیامت کب آئے گی ہاں اس کے پسندیدہ رسول جس پر اللہ راضی ہو غیب کے دروازے کھوں دے گا۔ ولی اللہ

کرم تعالیٰ۔ تو ایتہ کر رہا ہم الغیب فلا یظہر علی غیبہ احداً۔ کی تفہیم پڑھتے ہوئے دیکھا کہ وقت و قدر قیامت کسی پر نکاہر نہ کیا جائے گا مگر اس من ارتضی من رسول۔ مگر اس پر نکاہر کرے گا جس رسول پر وہ راضی ہو گا۔ قرب قیامت کے واقعات قرآن پاک میں کیے گئے ہیں۔ جس وان آسمان بھٹ جائیگا۔ پہاڑ اڑنے لگیں گے۔ بلا کھاتریں گے بلا کھوت جان لیں گے کہ قیامت آجھا ہے میرا انسا اڑ زیادہ تو ہی ہرگی۔ تلئنا بُلَّی ظہرہ۔ کافی ہے۔

(الحمد لله رب العالمين - مدحہ بن نورہ)

رسول کا تابع ہوتا ہے اس سے علم حاصل ہوتا ہے۔

شاہ عبدالعزیز دہلوی کے والد محترم شاہ ولی اللہ قدس سرہ نے تفہیمات اللہ  
میں اپنا عال تحریر کیا ہے کہ انہیں خاص واردات میں وہ وقت دکھایا گیا تھا  
جب قیامت قام ہو گی آسمان چھٹ جائیں گے مگر جب عالم بیداری میں کئے  
تو آپ کریں واقعیوں محسوس ہونے لگا جیسے خواب تھا۔ جب ایسے اولیاء اللہ  
ایسے حالات سے واقف کر دیئے جاتے ہیں تو سماں اللہ بنی کریم کہا اور آپ  
کا علم کجا۔ صلی اللہ علیہ وسلم۔

حضرت امام نبی رحمۃ اللہ علیہ شرح فتوحات الالیہ میں لکھتے ہیں اور پھر  
اپنی دروری شرح فتح المیین کے ماشریں میں لکھتے ہیں کہ قیامت کا علم حضور مسیح کائنات  
صلی اللہ علیہ وسلم کو ہے کچی بات یہ ہے کہ علماء کرام کے ایک طبقہ نے فرمایا۔ ہمارے  
بنی کو اللہ تعالیٰ نے اس وقت اپنے پاس بدلایا جب پر شیعہ [www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org) پر جیزیرہ میں آپ پر ظاہر  
کر دیں۔ ہاں حضور کو بتانے یا بتانے پر حکم بھی تھا اور اختیار بھی تھا۔

عثماںی نے صلأۃ میں حضرت سیدی احمد بیکر بدری نے اپنی شرح میں اس  
قول کو صحیح قرار دیا ہے۔ یہ تمام النوار ہیں اس ارشاد الہمی کے کہ ہم نے آپ پر  
قرآن آمara۔ ہر جیز روشن کر کے بیان کی۔ حق قرآن کے نور سے چک اٹھا جس  
طرح سوچ کے چہرے سے بادل چھٹ جاتے ہیں۔ اب ہمیں ضرورت نہیں کہ  
پانچوں عینوں کی جزئیات پر لفظکوئیں جو اولیائے کرام سے بھی ظاہر ہوتے  
رہتے ہیں صلی اللہ علیہ وسلم۔ یہ وہ سند رہتے ہیں کہ مکارہ معلوم ہے زنگہ الی۔ اگر جم  
گناہ نے لگیں تو کسی کزار سے پر نہ ہنچ سکیں گے جسے قرآن کی آیات شفاعة بخشیں اسکی  
بیکاریاں کہاں ختم ہو سکتی ہیں۔

نَسْأَلُ اللَّهَ الْغَفُورَ الرَّاغِفَةَ وَعَلَى الْجَيْبِ الصَّدَّةَ وَالسَّلَامُ -



# دوسرا حصہ

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

الحمد لله! (سابقة صفات سے) حق تعالیٰ ہرگیا۔ صحیح صورت حال واضح ہو گئی۔ آفتاب ہدایت بے جواب ہو کر درخواں ہو گیا۔ یہ تمام ہم پر اللہ کا فضل ہے۔ دوسرے لوگوں پر بھی اللہ کا احسان ہے مگر اکثر لوگ اس کا شکر ادا نہیں کرتے۔ جو شخص اس احقر العباد کی تحریروں کو بیرون مطالعو نظر کرے گا۔ تو وہ ضرور فائدہ حاصل کرے گا۔ تکب و نگاہ سے ان تحریروں پر عذر کرنے والا ان ہشت درجہوں کے تمام اعتراضات کا جواب سانسے پائے گا۔ مگر یاد رکھو ان موضوعات پر تصریح دیں۔ نیوارہ نفع بخشی ہوتا ہے <http://greatnetwork.org> ان اعتراضات کا میجہد <http://greatnetwork.org> جواب لکھنے کی کوشش کریں گے۔

**ایک سوال اور اس کا جواب**

حضرت فاضل البر الذاکر مولانا سلامت اللہ سلیمان کے رسالہ اعلام الاذکیا مطبوعہ ہندوستان کے آخر حصہ میں موجود ہے۔ آپ نے لکھا ہے۔

وَصَلَ اللَّهُ عَلَى مَنْ هُوَ الْأَقْلَ وَالْأَخْرُ ترجمہ۔ اللہ درود بھیسے اس پر جو اول بھی والظَّاهِرُ وَالبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ یہ آخر بھی۔ اور ہر چیز کے جانے والے علیسُوط

میں ان ستر صیفین کے جواب میں وضاحت کر دی گئی کہ مصنف نے رسالہ میں پاس بھیجا تھا۔ اور استدعا کی تھی کہ میں اس پر تعریظ نکھروں۔ میں سنہاں پر

ان الفاظ میں تقریظ بخوبی بنتی۔

و زید کا قول حق اور صحیح ہے۔ بکر کا زعم مردود درست ہے۔ بے شک اللہ جل جلالہ نے اپنے بیوبت کرم صل ائمہ علیہ وسلم کو تاہم اولین و آخرین کا علم عطا فرمایا تھا۔ مشرق سے مغرب تک عرش سے فرشتہ سب کا سب جہاں آپ کو دکھا دیا گیا۔ ملکوت السلوکات والا عن کاشاہدہ بنایا۔ روز اول سے آخر تک کا تمام کائنات کا حکوم کا عالم بنادیا اس موضوع پر فاضل بحیب (اللہ الموب ان القربۃ) البیب ا نے جس تفصیل کی صورت تھی بیان کیا تھا۔ اگر کسی کو یقین نہ ہو قرآن عظیم شاہد و عدل اور حکم فصل ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔

و نَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا تَرْجِمَةً ہے۔ آپ پر ایسی کتاب آثاری جو بکل شیئی؟۔

اس دلیل کے آخر تک بیش نے متفقہ تحریری و تقریبی۔ اس تحریر سے ہر عالمی سے عالمی آدمی سے لے کر بڑے عالم فاضل تک اس فیضے پر پہنچے گا کہ یہ نے اپنی تقریب میں صرف اتنی سی بات کا ذمہ لیا تھا کہ جو دلائل فاضل مصنف نے پیش کیے ہیں وہ بقدر صورت کافی ہیں اور اس میں رسالہ کے لفظ لفظ پر نظر نہیں ڈالی گئی تھی۔ جس طرح اس میں دعویٰ کیا گیا تھا وہ ملحوظ نہیں رکھا گی۔ یکون نکر میں نے صورت دعویٰ کو اپنی عبارت میں علیحدہ ذکر کیا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ جو شخص عقل و قیز کے ساتھ علماء کی مہامیں میں رسائی رکھتا ہے۔ اسے معلوم ہے کہ تقریظ اور تصحیح کرنے والے میں کیا فرق ہوتا ہے۔ تقریظ لکھنے والا اگر یوں لکھے کریں نے رسالہ یا فتویٰ اول سے آخر تک عذر و تائل کے ساتھ رکھا ہے۔ جیسے گنگوہی نے براہمی فاطحہ کی تقریظ میں لکھا تھا تو وہ اس رسالہ یا فتویٰ کی صحت و نقش کا ذمہ دار ہوتا ہے اور اس طرح کتاب میں

لکھنے والے تمام موصفات و تصریحات کا تقریبیٹ کرنے والا بھی ذمہ دار ہے  
ہے۔ اس کتاب کے تمام معانی و عبارات تقریبیٹ کرنے والے کے مونیہ و مصدا  
ہوتے ہیں، لیکن اگر یوں لکھا جانے کہ ہم نے اس کتاب کو مختلف مقامات سے  
دیکھا اور ہم اسے مفید سمجھتے ہیں اور پھر اس کی تعریف و تحسین کر دی مگر اس کے  
طرز لکھارش۔ احوب نگارش۔ دلائل روایی۔ الفاظ معانی کے بارے میں سکوت انتیار  
کی ہے۔ اور کسی قسم کا اقرار یا انکار نہیں کیا۔ اور فتویٰ پر صرف یہ لکھ دیا کہ "حکم  
صحیح ہے: اگرچہ بعض مقامات پر ناپسندیدہ الفاظ بھی ہوتے ہیں صرف حکم کو ہی صحیح  
ہتایا تھا اگر لفظ نقص زیادہ کر دیا تو یہ رائے کتاب کے نقائص کی ذمہ دار ہو گی۔  
ہاں اگر معمیتیں نے اپنے الفاظ میں دلائل کی تصحیح کر دی تو اس کے دلائل بھی اس  
کی ذمہ داری ہو گی۔ اگر ایسے تقریبیٹ لکھنے والے اور صحیح نے بعض مقامات پر  
الفاظ و معنی کی صحت کر دی۔ الفاظ میں بھی یہی بھی کی اور ان الفاظ کی درستگی کا تذکرہ  
بھی کیا تو اس کو کتاب کے تمام مطاب اور معانی کی ذمہ داری تبول کرنا ہو گی۔  
اگر کسی صحیح نے یہ لکھا کہ آپ کا خارج اور زادہ الفاظ پر کیا گان ہے جنیں  
کسی دلیل سے کوئی تعلق نہیں۔ زد و حونی سے کوئی واسطہ ہے۔ تو ہالہ از طریقہ  
سے تو ہم تفاضل کر سے گے کہ تقریبیٹ لکھنے والے نے زائد باتوں کی طرف خاص  
توجہ نہیں دی۔

یہی ہات میرے ساتھ ہوئی۔ مجھے یاد نہیں کہ اس کتاب کے اصل مسودہ  
کا لفظ لفظ کیا تھا۔ مگر مرلٹ کا اعلیٰ ترجمہ جو اس کے معروف خطیں لکھا ہوا  
تھا۔ جس خط میں ان کے دوسرے رسالے یا ماتاوی آتے ہیں۔ اس میں یوں  
لکھا ہے۔

ُ درود بھیجے۔ جراؤں و آخر ظاہر و باطن اور ہر چیز کا دانہ ہے ان پر جو

اس آیتہ کریمہ کے مطہر ہیں۔ وہی اول و آخر ناظم ہر و باطن اور وہی ہر جیز کا دانہ ہے۔ اس بات پر کسی شخص کو دہم تک نہیں ہو سکت۔ ہاں ایسا ہو سکتا ہے۔ کہ بیٹھ میں جا کر کتاب یا مصحح نے مطہر کا لفظ میں سے بدل دیا ہو۔ اسی طرح کتاب نے میری تقریظ میں جہاں محمد کا لفظ ہے وہاں جمیون لکھ دیا ہو۔ اگر کوئی ایسی غلطی میں ہے تو بہتر۔ ورنہ ہم فرض کر لیں گے کہ اصل عبارت ایسی ہی ہے جیسی چیزیں ہے۔

میں مجیب کو جانتا ہوں۔ پہچانتا ہوں۔ وہ عالم میں سُنی العقیدہ ہیں۔ صحیح اللہ کیم ہیں بد مذہب ہوں۔ معاذ وون کو زخم لگانے میں مشاق ہیں وہ اپنے بھائیوں کا علام حتی المقدور بہتر سے بہتر انداز میں بیان کرتے ہیں۔ مجھے اہل ایمان سُنی بھائیوں سے امید ہے کہ وہ اس معاملہ کو بہتر تاویل و توجیہ سے دیکھیں گے مگر جو لوگوں کے دل میں کھڑا ہے۔ وہ محروم رہیں گے اور طرح طرح کی باتیں بنائیں گے۔

دوسرے جواب [ بعض لوگوں کو اس آیتہ کریمہ میں لفظ ہیں اور میں رکون زن اور برشیدہ زن) میں اشتباه پیدا ہوا ہے۔ وہ میں کو اسم موصول بنانے کی پڑھتے ہیں۔ وہ میں (برشیدہ و کرذون) آیتہ کریمہ کی طرف مصاف کر کے نہیں پڑھتے۔ جس سے یہ معانی ظاہر ہوں گے کہ اللہ تعالیٰ ان پر درود بھیجے جو اس آیتہ کریمہ کی نعمت ہیں۔ وہ حضرت علی کریم محدث رسول اللہ ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے کافروں کو فرمایا اللذینَ بَذَلُوا الْعَهْدَ اللَّهُ أَنْهُوْ نے تو اللہ تعالیٰ کی نعمت کو بدل دیا۔

**حضرور نبی کریم نعمت اللہیہ ہیں**

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہا نے اس آیتہ کریمہ کی تفسیر کرتے ہوئے فرمایا کہ نعمت ابن سے مراد محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔ حضرور نبی کریم نعمت قرآن کی مشت ہیں۔ اس آیتہ کریمہ کے اپنے خاص مفہوم پر خصوصی معانی یہ ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم صاحب کو تزوییں آخر ہیں ہیں تمام چیزوں سے اول ہیں۔ حضرور نے اللہ کی تمام ملحوظات کو اپنی آنکھوں سے تحقیق ہوتے دیکھا۔ اپنے تمام یغبروں سے بعثت میں آخر ہیں۔ اس طرح اللہ تعالیٰ نے اپنے یغبروں پر ہستے علوم نازل فرمائے تھے حضرور ان علوم کے جامع تھے اور حضور کے مہربات سے ظاہر ہوتے رہتے اور پھر حضور سے یہیں کی جزوں کا ظاہر ہونا بھی کمالات بیوت سے ہے۔ حضور اپنی ذات گرامی سے باطن ہیں اپنے اللہ تعالیٰ کی ذات اور اس کی صفات کے مفہر ہیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم روزہ اول سے آخر تک جو کچھ ہوا اور جو کچھ ہوا [alahaikrat.net/urdu](http://alahaikrat.net/urdu) کے بیان سے ایک یہیں جو ہر کو جانتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب پر ان پانچ ایکائی چند کی تجھی فرائی۔ اور حضور پیر احسان فرمایا۔ جس طرح ہم پر حضور کو مسیوٹ فرمایا کہ احسان فرمایا اس لحاظ سے اس آیتہ کریمہ کے مفت ہیں۔

**حضرور کے اسمائے مبارکہ**

اس میں شک ہیں کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کے بعد اسماۓ مبارکے میون ہیں۔ ہمارے والد مکرم قدس سرہ العظام نے اپنی کتاب مستطاب سرور العلوب فی ذکر المکروب میں حضور کے سرستھ اسمائے لکھے ہیں۔ ہم نے اپنی تالیف کتاب الفردوس الاسماء الحسنی من الاسماء الحسنی میں بھی ایک معقول تعداد کا اضافہ کیا ہے پھر جن محدثین نے حضور کے ان اسماء مبارکہ کو روایت کیا ہے اور جہاں جہاں سے وہ نام اللہ تعالیٰ نے ہمارے آقا کو عطا فرمائے ہیں اس کے حوالے دیتے گئے ہیں موارد

الدینیہ اور اس کی شرح علامہ زر قانی کا مطالعہ کیا جائے تو اس میں یہ تمام اسمائے مبارکہ

متن ہے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہو نے ایک نقیش حدیث بیان فرمائی ہے جس میں یہ ہے کیا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت جبرائیل علیہ السلام کو حضور نبی کریم کی خدمت میں بیجا۔ انہوں نے خدمت اقدس میں حاضر ہو کر حضور کی خدمت میں یہ پار اسما گرامی پیش کئے۔ پھر ہر ایک نام کی تشریح اور تفصیل بیان کی اور ہر ایک کی وجہ بھی بیان کی۔

علامہ طا علی فاری علیہ الرحمۃ البارۃ نے شرح شیخ شریف میں کھاہے کے کسانی نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہو کی روایت بیان کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میرے پاس جبرائیل علیہ السلام آئے اور سلام کرنے کے بعد کہا، تم پرسلام ہو اے اے اول۔ تم پرسلام ہو لے آٹھ۔ تم پرسلام ہو اے طاہر افتم پرسلام ہو اے بائیں۔ میں نے ان خطابات کو سننے کے بعد کہا۔ یہ خطابات تصرف اللہ کے یہے مخصوص ہیں۔ حضرت جبرائیل علیہ السلام نے کہا: بیٹک یہ اوصاف صرف اللہ کے ہی ہیں۔ مگر مجھے ہم ہو اے کہ میں آپ سے ان خطابات سے بات کروں۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو اپنے یہ اوصاف عطا فرما کر اپنے فضل سے لازم ہے اور تمام انبیاء و مرسیین کے مطابق آپ کو ان اوصاف سے متعفف فرمایا ہے۔

آپ کے یہے اپنے ناموں سے نام بخوبی فرمائے اور اپنی صفات سے آپ کی صفت بیان فرمائی ہے۔ آپ کا نام اقل رکھا۔ کیونکہ آپ پیدائش کے لحاظ سے اول الائیاد ہیں۔ آپ کا نام آخر رکھا۔ کیونکہ آپ زمانے کے لحاظ سے آخر زمان آنے والے رسول ہیں۔ آپ کی اپنی اسست اور سابقہ انبیاء کی امیتیں آپ کے پیچھے ہوں گی۔ آپ کا نام بالحق رکھا۔

علیہ حال ہمیں صوفی برگت مل صاحب سالار والانہ پار خیم اور خوبصورت جلد دوں پر مشتمل ایک کتاب شائع کیا ہے۔ جس میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے دو ہزار اسما گرامی جمع کیے ہیں۔

کیوں نہ اندھائی نے آپ کے نام کو اپنے نام کے ساتھ سرنگ نزد سے عرش کی پیشائی پر  
لکھا۔ آپ کے والد جناب آدم علیہ السلام کی پیدائش سے دو ہزار سال پہلے ہی آپ کا  
اسم گرامی عرش الہی پر گرج رہا تھا۔ مجھے حکم ہوا ہے کہ آپ پر درود وسلام پیش کروں  
اور میں درود وسلام پیش کرتا ہوں ۔

اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کے ہزار بار برس بعد آپ کو میوت فرمایا۔ آپ  
بیشتر بھی ہیں اور نذریں بھی۔ آپ داعیا ای اللہ بھی ہیں۔ سراج منبر بھی ہیں۔ آپ کا نام ظاہر  
بھی ہے۔ کیونکہ آپ کو تمام ادیان عالم پر ظاہر اور غالب فرمایا۔ آپ کی شریعت تمام مذاہب  
عالم پر ظاہر کر دی گئی۔ آپ کو زمین و آسمان کی مختلفات پر فضیلت دی گئی۔ آپ کا الہات  
گزار وہی ہو گا جو آپ پر مدد بیسے گا۔

محمد اور محمود آپ کا رب نہ ہے آپ محمد ہیں۔ آپ کا رب اقل ہے ظاہر ہے  
اوہ بات ہے۔ آپ بھی اقل ہیں۔ آخر ہیں ظاہر ہیں اور باقی ہیں۔ یہ باتیں میں اور باقی  
ہیں۔ یہ بات سن کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس اللہ کی حمد اور تسبیح کی۔ جس نے آپ کو  
تمام انبیاء پر فضیلت دی۔ حتیٰ کہ اپنے اسہد و صفات سے مستحق فرمایا۔

ستدی عبد الوہاب شحرانی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتابیں دعۃ القوامیں اور جاہر  
والمرد میں لکھا ہے کہ حضور کی شان پر مثال اور بے نہایت ہے اور رانی میں جام  
اور سخن میں لامیں ہیں۔ آپ ہی اقل ہیں آپ ہی آخر ہیں آپ ہی ظاہر ہیں آپ ہی باطن ہیں۔ مصلی اللہ علیہ وسلم۔

اہم نے اس بحث کو اس جملہ پر دو کا تھا کہ اللہ تعالیٰ درود بیسے ان پر جو اقل ہیں  
آخر ہیں ظاہر ہیں اور باطن ہیں اور اللہ تعالیٰ سر ہیز کا دامہ اور جانتے والا ہے۔ اللہ تعالیٰ

کے نکاح و عشق وستی میں وہی اقل وہی آخر

وہی قرآن وہی فتوحات وہی نیشن وہی کلہ — علام اقبال

کا قول ہے کہ دلکشِ رسول اللہ و حَاقِقُ الْبَيِّنَ اور کان اللہ یکل شیپی  
عَلَيْهَا د

اگر آپ ان آیات اللہ یہ کے حقائق پر بحث کریں تو میں واضح کر دیں کہ ایسا ہرگز  
نہیں ہو سکتا کہ روشن قریب یہ ہے کہ یہ غیر محدود کیلئے نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد  
اس موضوع پر مزید وضاحت فرماتا ہے۔

إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَبِشْرًا ۝ تَرْجِعُهُ بِيَدِكَ ۝ مَنْتَ آپ کو ایسا رسول  
وَنَذِيرًا مُّتَوَمِّنًا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ۝ بَا کر بھیجا۔ جو حاضر بھی ہے۔ ناطر بھی،  
وَلَعْزُرُوهُ وَتُوْقَدْرُوهُ وَتُسْجُوهُ ۝ خوش خبری دیتا ہے اور ڈرست ہے۔  
مَكْرَهَةَ وَاصْبَرَادَ ۝ اسے لوگو! تم ایمان لاو اللہ پر اس کے  
رسول پر۔ رسول اللہ کی تعلیم کرو۔ تو قیر کرو  
اَوَ الَّذِي كَتَبَ لَكَ تَسْبِيحَ كَرُودَ وَسَجَعَ وَشَامَ۔

لَعْزُرُوهُ وَتُوْقَدْرُو کی خبریں رسول اللہ صل اللہ علیہ وسلم کی طرف ہیں اور نسبتوں  
کی صنیف اللہ تعالیٰ کی طرف ہے یہ وجہ ہے۔ قادری حضرات تو قرودہ پر پہنچ کر دکھلتے  
ہیں تو قوت کرتے ہیں اور اس سے صناییر پر کسی قسم کا انتشار کا شکر نہیں ہوتا۔ کیونکہ پاکی  
ٹو ایڈ کی ذات کی یہ ہے اللہ تسبیح بھی اسی سے منقص ہے۔ اور اس صفت کو بنی ایام  
صل اللہ علیہ وسلم سے منسوب نہیں کیا جا سکتا۔ اسے صرف اور صرف اللہ ہی کی طرف  
منسوب کیا جائے گا۔

**جواب چہارم** یہ تسلیم کرتے ہیں صفت نے بقول آپ کے تمام ضمیرین  
صل اللہ علیہ وسلم کی ذات اگر ایسی سے منسوب کرو دی جیں ۱  
مگر یہ کسی کی نیت اور دل کے ارادوں پر حکم نہیں لگادے۔ صرف اتنی بات پر معنی پہنچا  
کر کسی کو کفر کا حکم لگانا اور وہ صفت کو دائرہ اسلام سے خلجن قرار دینا کہاں کا انصاف

ہے۔ یہ سلسلہ حقیقت ہے کہ حضور کے علیم ہونے پر کسی مسلمان تو کیا کافر کو بھی اختلاف و انکار نہیں۔ جسے حضور کے احوال سے معمولی واقعیت بھی ہو وہ حضور کے علیم ہونے سے انکار نہیں کر سکت۔ رہا یہ سند کو کل کا لفظ استعمال نہ کیا جائے تو نہیں اس میں عرف کرو گا کہ قرآن کریم نے متعدد مواقع پر کل کا لفظ استعمال کیا ہے۔

۱۰. **کَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهَا** ۔ ترجمہ: اللہ کل شے کا مام ہے۔

یہ لفظ جملہ مفہومات پر حاوی ہے۔ واجب مکن و مال ہے ملے تمام اصولوں نے بھی تفہیق طلب پر تسلیم کیا ہے کہ کوئی عام ایسا نہیں جس میں کوئی ذکر فی تفصیل زبانی جاتی ہو۔

۱۱. **إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ** ۔ ترجمہ: بیشک اللہ تعالیٰ کل شے پر قادر ہے۔

یہ قدرت ان مکن ت پر شامل ہے۔ خواہ وہ موجود ہوں خواہ معدوم ہوں۔

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

ہم نے اس مفہوم پر اپنی کتب سبھان السبوح عن عیب کذب مقبو ۲۔

میں بڑی تفصیل لکھکر کی ہے۔ کیونکہ اگر واجب پر قادر ہو تو خدا نہیں رہے گا۔ اگر مال پر قادر ہو تو میخذ مال اس کا فنا ہونا بھی ضروری ہے۔ اس پر قادر ہو گا تو اسی فنا مکن ہے۔ تو اس کا وجود واجب نہ ہو گا تو خدا نہ رہے گا۔

۱۲. **إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ بَصِيرٌ** ۔ ترجمہ: بیشک اللہ تعالیٰ کل شے کو دیکھ رہا ہے۔

یہ جملہ صرف موجودات کو شامل ہے۔ جن میں ذات، صفات الہی اور مخلکات داخل ہیں۔

۱۳. ان میں مخلکات موجودات نہیں میں کیونکہ موجود تو نظر آنے کے قابل نہیں ہمارے علماء کرام نے عقائد کی کتابوں میں اس نکتے کی تشرییع کی ہے۔ خصوصاً سیدی عبد الغنی نابسی نے اپنی تصنیف مطابق دفیہ میں بڑی تفصیل سے بحث کی ہے۔

میں رعایت کروں گا کہ بہت سی ایسی ویژگیں نظر آتی ہیں جو واقعیت میں موجود نہیں ہوتیں۔ شعلہ جو الائیں دارہ۔ برسی ہوئی بارش کے تعلوں میں لکریں۔ سر کے چکرانے

میں مگر کاچکرا ایسے مواقفہ ہے ہم یہ کہ سکتے ہیں کہ اس کی نظر نے خطکی ہے۔ اس کی نظر کو دھوکا ہوا ہے۔ جو چیزیں دکھائی دی ہیں۔ وہ اسکی نکاہ کی خلی ہے لیکن اللہ تعالیٰ کی نکاہ کسی مخللی اور دھرکے سے پاک ہے۔

۴۔ اللہ کل شہی خالق : ترجمہ: اللہ کل شبی کا خالق ہے۔

یہ بات ان مکنات میں شامل ہے۔ جو کسی زمانے میں وجود ہو۔ واجب اور مکان کو نہیں۔ پھر اس مکن کو بھی نہیں۔ جو زکبھی ہوا تھا۔ نہ اب الاباد بکبھی ہو گا۔

۵۔ کل شبی الحصینا و فی آیام صیمین۔ ترجمہ: ہر چیز ہم نے شمار کر دی ہے ایک روشن پیشوا اور آیام میں۔

یہ صرف ان حادث چیزوں پر مشتمل ہے۔ جواں سے آخر تک ہمیں اور ہم نجی ان میں بیزٹاہی علم نہیں ہیں۔ کیونکہ مٹاہی قرآن دو دہتی ہے۔ وہ بعض حدود میں گھر جاتا ہے۔ اور وہ غیر مٹاہی کو گھیر نہیں سکتا۔ مدد و جہاد کا اعلیٰ میں ہم نے قرآن کی پانچ آیات پیش کی ہیں۔ پانچوں جگہ ایک ہی لفظ کل کا استعمال ہوا ہے۔ لفظ ایک ہے ہر جگہ اس سے موم ہی مراہب ہے۔ مگر ہربات نے اتنی کثیر چیزوں کا احاطہ کیا ہے۔ جو اس کے دائرہ میں ہیں نہ ہے چیزوں جو اس سے باہر ہیں۔ اور اس کی قابلیت نہیں رکھتا۔ اس بات پر کوئی عقیدہ اور انشور شک نہیں کر سکت چہ جائیکہ ایک غافل اور قرآن کا عالم!

ہم بالقدیمات پر ثابت کرائے ہیں کہ قرآن عظیم کی آیات اور صحیح کی احادیث بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علوم پر ناطقی ہیں۔ روزاول سے آخر تک جیسیح ماماکان و مایکون یعنی تمام مکتوبات لوح محفوظ کا علم ہمارے بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو حاصل ہے اور علامہ کرام نے اس سند کی تصریح بھی فرمائی ہے۔ حضرت علامہ علاء الدین مدقق رحمۃ اللہ علیہ نے مدد المترکمی ہے اور واضح کیا

ہے کہ جنہیں اس اسار جو حالتِ مخلوق میں مشرک ہیں۔ ان کا اپننا ہاں نہ ہے۔ صرف ایک ہاتھ سانے رکھی جائے گی کہ مخلوق کے لیے اس کے معانی اور یہے ہائیں گے۔ اور اللہ تعالیٰ کی ذات کے لیے اور ہوں گے۔ یہ ہات کر وہ محلِ شیخی کا عالم ہے۔ جب اللہ کی طرف مسٹر بہرگی تو پہلے معانیِ ذاتی اور کلی ہوں گے، لیکن جب یہی بات بُنیٰ کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ضروب ہوگی۔ تو اس سے مراد عطا اُن اور الْعَامِی معانی ہوں گے۔ ایسے نظریہ میں کوئی فاہستہ نہیں ہے۔

### جواب پنجم

ہمارے آقا شیخِ محقق عبد الحق محدث بنجدی دہلوی قدس سرہ جواہار کے اجداد علماء اور اکابر اولیاء میں شمار ہوتے ہیں۔ ان کی شہرت علیٰ سے کام اور مکان بھرے ہوئے ہیں۔ ان کی علیٰ خوشبوؤں کی جمکنے عالم اسلام کے ہمراور میدانِ مہک اسٹھے ہیں۔ ہمارے علماء مکہ مسجدی ان کی جلالتِ شان اور رفتہ علیٰ سے آگاہ ہیں۔ حضرت شیخ محدث کی مکانِ قدسیہ تھانیف عالمِ اسلام میں وادیِ تھیں حاصل کر چکی ہیں۔ لوگوں نے دینی معاشرات میں ان کتابوں سے بے پناہ فائدہ اٹھایا ہے۔ ان میں معات النفع شرح مشکراۃ المصالح۔ اشعۃ النسات پارہ بلدی۔ جذب المقوب۔ شرح سُرُر السعادت دو مجلدیں۔ فتح المَنَان فی تائیدِ نہبہ النخَان۔ شرح فتوح الغیب حضور کے احوال پر مدارج البیعت دو مجلدیں۔ اچار الاخیار اور اب الصلیحین اصول حدیث پر ایک منقر رسالہ اہل علم کے مطابقوں میں آپ ہیں۔

حضرت شیخ کی وفات کو تقریباً تین سو برس گزر چکے ہیں۔ آپ کا مزار دہلی میں مرچ غلابی ہے اور لوگ روحانی برکات حاصل کرتے ہیں۔ اس امام الجليل القدر والغیر قدس سرہ نے اُن تھانیف کے ملاوہ شیخ محدث کی مزید کتابیں جو مطبوعہ اور عیز مطبوعہ شکل میں موجود ہیں۔ اہل علم کے لیے مشعل راہ بنی ہیں سائی تفصیل حیات شیخ عبد الحق دہلوی ہوئے جناب خلیفہ احمد نعیمی طا خط فرمائیں۔

(فاروق)

اپنی کتاب مدارج البیوت کا آغاز اسی آیہ کریمہ سے کیا ہے اور فرمایا ہے کہ جس طرح یہ کلام  
اللہ کی حدوث نامہ بیان کرتے ہیں جس طرح اللہ تعالیٰ نے قرآن عظیم میں اپنی حمد بیان فرمائی۔  
اسی طرح اپنے محبوب مکرم چاپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نسبت بیان فرمائی ہے۔  
اللہ تعالیٰ نے اپنے بنی کریم کو بھی بخوبی مخدود اور مظلوم ناموں سے یاد فرمایا ہے قرآن حکیم  
اور احادیث قدسی میں بزراروں اسما نے حنفی جسے اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب صلی اللہ علیہ  
وسلم سے مدرس فرمایا ہے۔ قور۔ حق۔ حق۔ حکیم۔ حکیم۔ مومن۔ ہمیں۔ ولی۔ ہادی۔ روف۔  
و رحیم کے علاوہ بزراروں مشترک نام بیان فرمائے مگر یہ چاروں نام خصوصیت سے حضور کو  
عطاف فرمائے گئے۔ اول۔ آخر نظاہر اور باقین ایسے ہی اسماء حسنی میں سے ہیں۔ برناام کی وجہ  
اور شرح بھی بیان فرمائی اور حضور کو ہر شے کا عالم قرار دیا۔

**حضرت کی علمی رفتہ** <http://www.alislam.org> | **بیان فرمائی شکریت** <http://www.alislam.org> | **ان میں صفات حق**  
کے احکام۔ اسماء افعال اور آثار عزیزیکہ جمیع اشیاء کا علم عطا فرمایا۔ حضور نے جمیع علوم اول د  
آخر فراہر و بالمن کا احاطہ فرمایا آپ اس آیہ کریمہ کے مصدقہ کا ملی ہیں فتنق گل ذی  
علم عظیم، ہر علم والے کے اور پر بھی ایک علم والا ہے۔ علیہ مبنی الصدوات افضلہ  
و من الحیات۔

اگر حضور کے ان اعفاف کریمہ کا انہمار شریعت میں جنم ہے۔ تو میں کہوں گا حضرت  
محمد و ہمیوں کا گناہ ترہا سے مجیب سے بڑھ کر ہو گا احوال انکھ فاضل مجیب کے دہی لام  
ہیں اور وہی پیشوں ایس کیا حضرت محمد پر بھی آپ حضرت حکم لگانے کی جارت کریں  
گے، کیا معاذ اللہ وہ سبی تہا سے فتنی کی زد میں اگر کافر کافر کہلائیں گے؟ حاشا اللہ کیا وہ  
بھی مگر اہ اور مگر اہ کہلائیں گے؟ کیا وہ عالم اہل دین کے ستریں اور حضور کے علم کے وارث  
نہیں ہیں؟ اس کا جواب اگر نہ طا۔ تو میں ان نقاب پر ٹھوں کے نر پسے پر دے اٹھا

وں گے۔

## مزید تشریح

یاد ہے کہ ہر زمان میں خلفاء مقرر ہوتے رہتے ہیں۔ پسلا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے جنم ظاہری سے دنیا میں ٹھوڑا لانے تک جانی رہا اللہ تعالیٰ کے آخرین خلیفہ حضور مکرم نور مجسم ہی تھے۔ آپ اس کا نات پر درخشاں آنکھ کی طرح ظاہر ہوتے۔ ہر قدر آپ کے ذر کے سامنے امذ پڑ گیا۔ ہر روز تین آپ کی صیادوں میں گم ہو گئی۔ ہر حکم آپ کے حکم کے سامنے ہے اثر ہو گیا۔ تمام شریعتیں اور ادیان عالم آپ کے دین کے سامنے ضرخ ہو گئے۔ آپ کی امامت اور خلقت ظاہر ہو گئی۔ آپ ہی اول آپ ہی آخر۔ آپ ہی ظاہر اپ، ہی باطن مہربے۔ وہی ہر چیز کا علم لے کر آتے۔ یہ آیتہ کریمہ سورہ حمیدہ میں آپ کے علوم کی ہشادت لے کر جلوہ گر ہوئی ہے حمیدہ (الہا) میں سختی بھی ہے اور لوگوں کی یہ نفع بھی حضور مسیح ہوتے تو ایک خوارختے دنیا پر چھائے تو رحم کی ہارش تھے۔

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

**علاءۃ نظام الدین فیشاپوری رحمۃ اللہ علیہ**  
**آیتہ کرسی حضور کی نعمت ہے**  
 اپنی تغیریز را بـ الیـان و نـایـت الـفـرقـان مـیں  
 آیتہ کرسی کی تشریح کرتے ہوئے یَعْلَمَ مَا يَدْعُونَ آیتہ یَعْلَمُ کو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علوم کی دلیل کے طور پر بیان کیا ہے۔ مَنْ ذَلِكَ الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَيْهِ أَذْنَهُ کو حضور سے ہی غریب کیا ہے۔ آپ فرماتے ہیں۔ کون ہے جو قیامت کے دن اللہ کے حضور شفاعت کرے گا؟ وَهُوَ اللَّهُ الْمَمْنُونُ خدا کا مجروب ہی اجازت یافتہ شفاعت ہے۔ اللہ تعالیٰ کے اس وعدے کے مطابق آپ کریمہ بشارت اس وقت پوری کر کے دکھانی بائیے گی جب آپ مقام محمود پر مسجوت ہوں گے۔ يَقْلُوْ مُحَمَّدُ دَسْوُلُ اللَّهِ وَهُوَ الْمَمْنُونُ جو آپ کے سامنے ہیں۔ ابتدائی امور سے قبل اور مخلوق کی پیدائش سے بھی پہلے کے وَمَا خَلَقْهُمُو جو آپ کے بعد قیامت تک کے حالات ظاہر ہونے والے

ہیں۔ وہ اپنے مطہر خداواد سے لوگوں کی مترتوں محالات اور حکایات کو جانتے ہیں اپنے سب انبیاء کرام کے حالات اور بخوبی بیان فرمائیں گے۔ اپنے ہی آخرت کے تمام امور کو جانتے ہیں۔ جنت و دو رنج کے حالات ان کے سامنے ہیں۔ عام لوگ ان حالات سے پہنچنے کی وجہ سے جانتے ہیں صرف اتنا جانتے ہیں الا اب ماشاد جتنا بنی کریم پا جانتے ہیں جتنے علم و احوال اپنے کے حد تک پہنچیں۔ وَسِمَّ كُوْسِيْدَ السَّمَوَاتِ وَالْأَضْنَانِ۔ اپنے کی گزی و سیجی ہے۔ زمین و آسمان عرش و فرش اپنی تمام وسعتوں کے باوجود یوں ہیں جیسے آسمان کے نیچے ایک چھلپڑا ہوا ہو۔ وَلَا يَعْوِدُهُ حَفْظُنَا مَأْرُوحُ الْأَنْفَانِ کے لیے آسمان و زمین کے اسرار کا تحفظ گراں نہیں ہے۔ اللہ نے حضرت اوم علیہ السلام کو تمام اسماں کی خادیتے دیتے ہیں۔

اب ہم معاشرین سے سوال کرتے ہیں کیا حضرت ملا نوری شاپوری کی تفسیر اور

وضاحت بھی گزیر ہے [www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

**میسکت شراثات** | میں نے جب نیشاپوری تھس سرہ کی تفسیر میں یہ مquam پڑھا تو یہ سے دل پر العاد ہوا کہ ان کی تفسیر کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے من ذَلِّی لِیُشْفَعَ عَنْهُ لَا يَأْذِنْهُ میں حضور کی ذات کو یہ کی طرف اشائہ فرمایا ہے اور اپنے ہی کوششات کی اجازت سے لازم گیا ہے۔ اپنے ہی باب شخاعت کھویں گے۔ اپنے کے سوا کوئی دوسرا لاملا باذنہ کا استحق نہیں۔ سوال کرنے والا یہ بات معلوم کرنے میں کوئی وقت محسوس نہیں کرتا کہ بارگاہِ الہی میں شفیع کے لیے اس بات کے بغیر چارہ گاہ رہنیں کر دے پہنچے اس شخص کے حالات سے پوری طرح واقعہ ہو جائی شخاعت کرنے مقصود ہو۔

عَنْهُ يَسْلُو اَعْلَى حَضْرَتِ اَمَامِ الْمُسْتَنْدِ مُصْنِفِ عَلَامِ رَحْمَةِ اللَّهِ عَلَيْهِ قِيَامِ مدِينَ مُسْتَرِهِ كے مدرران بخوبی تھیں۔

جس جس کی شفاعت کرنا ہوگی۔ اس کے لیا نی مراتب۔ امثال باطن و ظاہرہ کے بارے میں پورا پورا اعلم ہو گا۔ جو شخص شفاعت رسول کے اہل ہو گا آپ اسی کی اسی شفاعت فراہیں گے۔ پھر حضور کو یہ بھی علم ہو گا کہ اسے کس لفڑی پر شفاعت درکار ہے۔ اسے کس قسم کی شفاعت ضروری ہے اور وہ کس حد تک شفاعت کا سزا وابسے اور کون سی قسم کی شفاعت کا حق دار ہے۔ پھر کوئی شخصی شفاعت بارگاہِ الہی میں اسکی نیمات کا باعث بن سکے گی کیونکہ شفاعت کی بزار باقی نہیں ہیں، اس کے ماتقین اور مقامات ہیں۔ اگر شفاعت کرنے والے کو علم ہی نہ ہو تو وہ کیا شفاعت کرے گا۔

لَا يَمْكُثُونَ إِلَّا مِنْ أَذْنَ لَّهِ الرُّحْمَنِ وَقَالَ صَوَابًا طَ

ترجمہ: کوئی بات ذکر کے لامگر جسے اللہ رحمن نے اذن دیا اور وہ شیکھ مٹاک بولا۔ یہ اجازت حضرت محمد رسول اللہ کو ہی ملی ہے۔

اور آپ ہی سارے جیوالوں کے علوم پر چاہوئی ہیں جو ہی بلا خبر کام جیوال کر جانتے ہیں۔ وہ ہر چیز کو ہر آن میں پہچانتے ہیں۔ **يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِ فَيُمْوَأْ** آپ ان تمام چیزوں کو جو آپ کے سامنے ہیں جانتے ہیں۔ ناکافی جو آپ سے پہلے تھا۔ مایکرُن جو آخر زمانے تک ہو گا۔ یہ تمام علم عطا کرنے والے رب نے آپ کو بتا دیا تھا۔ ہر سالجہ صفات پر احادیث بنویسے یہ بات ثابت کر آئے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے آپ پر ہر چیز روشن کر دی۔ جو روشن کرنا ضروری تھی جس طرح اللہ تعالیٰ نے اپنے سابقہ انبیاء کرام پر روشن کی تھیں۔

حضور نے سب کچھ جان لیا۔ اللہ کی عطا میں سے جان لیا اور حضور کو ان تمام چیزوں کا وہ اور اسکے پر گلی جو دوسری کو نہ ہوا تھا۔

لَا يَحِيدُ طُولُونَ يَكْثُرُ مِنْ عَلَمَتَهُ۔ وہ اگھے علم سے کچھ نہیں پاتے جب تک انہیں اسکی تعلیم نہ دی گئی۔ اور جس تدریز الہام اس امداد آپ چاہیں گے۔

بِالْيَتَامَةِ شَسِ النَّفَلِ كَوْ أَكْبَمْ  
يَظْهَرُ الْوَادِرُ وَمَا لِثَانِي فِي الظُّلُمَوْ

اپ بزرگی کا افتاب ہیں۔ دوسرے نام تاریخ ہیں جو لوگوں پر لپٹنے والار پھیلاتے رہتے ہیں مگر یہ سارا نور حضور کے چشمہ نور سے ہی حاصل ہوتا ہے۔

حضرت کی شفاعت کی وصیتیں | حضور کے مشفیع لہمُو میں اور میں دا خرین کی اتنی کثرت ہے کہ ان کا حصہ

اور شمار کیا ہی نہیں جا سکتا۔ ان تمام کے اپ ایک شفیع ہیں۔ ایک شخصیت ہیں اپ کا سینہ نہ کبھی نیک ہوتا ہے زاپ شفاعت کرنے سے اکتھتے ہیں۔ حضور کا سینہ یکے نلگ ہو سکتا ہے جبکہ وَسَبَّمْ کو سیہ السَّوْت وَالْأَرْضِ کی بشارت اپ کو ملی ہے۔ اپ کے سامنے تو اسالوں اور زمینوں کی وصیتیں یکجی ہیں۔ کیا کوئی بد بخت ہے

ہبخت ان بھی سیاقوں کو رکھتا ہے کہ حضور کے قب کرام جس کے سامنے عرش کی وصیتیں یوں محدود ہیں جسے اسالوں کے سامنے ایک فیض کا اپ شافع نہیں ہو سکتے۔ ہم لوگ محروس کر سکتے ہیں کہ اتنی کثرت مخلوق میں سے شاید کوئی اپ کو محروم جائے مگر قرآن نے جواب دیا یہ کیسے ہو سکتا ہے جبکہ ان وزن اسکان وزمین کی خانہت اور ان کے درمیان تمام بے والی مخلوق کی نجراںی اپ کے ذمہ ہے۔ پھر اللہ نے اپنے فضل سے اپنی کو شفاعت کی قوت حلا فرمائی۔ آپ کی شفاعت کی وسعت کا اندازہ الشکر علاوہ کوئی نہیں کر سکتا۔ مندرج بالا کلام کتاب ازالہ ادہام سے مقصدا میش کیا گیا ہے۔ یہی امید ہے کہ ہر دشمن جو حضور کے دامن علم سے والبستہ ہے اسی سے خوشی ہو گی اور اسے قبلی اور ذہنی فرحت ہو گی۔ و ملی اللہ علیہ و آله و بارک وسلم۔

میں اس مقام پر وضاحت کر دیں اس زوری بھتا ہوں کہ مجھے ان آیات کے ان معانی اور تغیرے کو کل اتفاق نہیں ہے اور نہ ہی علامہ مفسر حضرت اللہ علیہ سلم اس کا دھوئی کیا

ہے لیکن یہ گنگوہ ان تاویلات حسن اور اشارہ پر مشتمل ہے۔ جو اہل حق اہل باطل کے لیے  
پیش کرتے ہیں ایک حدیث میں ہے۔ لَا تَدْعُلَ الْمُلَيْكَةَ بِيَمِنَّا فِيهِ كَهْبٌ۔  
فرشے اس کھم میں داخل ہیں ہوتے۔ جہاں کہا گئا ہو۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ دل (قلب)  
اور ملائکہ تجلیات الیہ کا گھر ہے اور کہ تو شہوات و نیست کی جگہ ہے۔ اہل بصیرت  
نے ان معانی اور تاویل سے کبھی انکار نہیں کیا۔ البتہ حضرات باطن اپنے کمال ایمان و  
عرفان کی بنابرائیے معانی کو پسند کرتے ہیں۔ علامہ سعد الدین نقرا زانی نے شرح حامد  
میں بسا اوقات ایسے نکتے بیان فرمائے ہیں جو اگرچہ بعید اور غریب ہوتے ہیں مگر لطیف  
ہوتے ہیں۔ مثلاً ہر ہیں علما و توان پر تنقید کرتے ہیں اور ان کی عظیماں بیان کرتے ہیں۔  
مگر لکھری کھیرا (بعوض) دو وہاں کی صورت میں مقبول کیا جاتا ہے۔ ایک چیز دو مری چیز  
کے ساتھ خود بخوبی بیان ہو جاتی ہے۔ قلب بھی ایک ایسا مقام ہے جو فضیلت قبول کرتا  
ہے۔ بسا اوقات دل کی گہرائیاں بیان کیلئے مکمل مسیحی مفہوم خانی خیالی کی تدریج میں رہا۔  
نزول سے بھی محبوب حقیقی خصوصیتیں الابیار کی نسبت سے لطف انداز اور سبق امور  
ہوتی ہیں۔

تفیروں میں ایسا سمجھا گیا ہے کہ آن تَعْبُدُ اللَّهَ كَاتِبَ قُرْآنَ تَمَّ  
تَكْنُ قُرْآنَهُ فَإِنَّهُ مِنَّا كُ تَرْجِمَهُ۔ تم اللہ کی عبادت ایسے کرو جیسے تم اسے دیکھا  
رہے ہو۔ اگر ایسا نہیں ہو سکتا تو یوں محسوس کرو کہ وہ نہیں دیکھ رہا ہے۔ بعض عارفین  
امت دوسرے تراوہ پر رک گئے راہنوں نے سوچا انک اُن دلوں مگن۔ اگر تم ایں  
ذکر سکو سچن تو اپنے نفس سے فنا ہو جائے۔ تواب اسے دیکھے۔ پھر تو مقام مشاہدہ پر  
ہنچی جائے گا۔ کیونکہ تیر انضیں ہی تیرا محبوب ہے۔ جسکی وجہ سے تو مشاہدہ حق سے فروم  
رہتا ہے۔

اس مقام پر علامہ ابن حجر عسقلانی نے اعزازی کیا ہے کہ اگر ان بزرگان میں کی

تاویل اور معانی کو درست مان لیا جائے تو مَرَأَةٌ میں الف نہ ہوتا۔ اور اس طرح ہوتا۔  
مَانَةٌ مَيْرَأَكَ طَوْلَهُ ہو جاتا۔ کیونکہ اس کا مقابلہ سے کوئی ربط نہیں۔ پھر حدیث  
کے الفاظ کی رعایات پے درپے لانے جو اس تاویل کی متعلق نہیں جس کا ارتقاء سے  
نہیں دیکھتا تو وہ تجھے دیکھتا ہے۔

اس بحث پر حضرت محمدؐ دہلوی علام عبد الحق رحمۃ اللہ علیہ نے محدث شرح مشکرہ  
میں یہیں جواب دیا ہے کہ الف کا مضارع مجروم میں ایک مردوجہ لفظ میں ہے اور اسی  
بنا پر یہ روایت ابؐ کثیر سے قول الہمی میں اَرْسَلْنَا مَضَاعِنَدًا مَيْرَأَتُصَّى وَيَلْعَبُ  
اور قرول الہمی وَمَنْ يَتَقَى وَيَصْبِرْ بِمِنْ ایسے ہی ہیں۔ ایک شاعر کا یہ شعر بھی اسی  
امرا کا اظہار کرتا ہے۔

### اَسْوَيَايِكَ وَالاَبَنَاءَ تَعْنَى :

خوبی حضرات بالائے ہیں کہ جب لاطیلی مُثُرٰہ جو جرم و جزا کا واجب نہیں۔ اگرچہ  
معنی یہاں کہ رہا ہے۔ فاتحہ میراک امکان روایت پر دلالت کرتا ہے مگر دیدار  
الہمی کا اسکا بھی پایا جاتا ہے۔ یعنی ہمارا اللہ تعالیٰ کو جہت و مکان خروج شعاع وغیرہ  
کے بنیز دیکھنے کو ثابت ہے۔ مگر علام حربی نے ان معانی کو مختلف زاویوں سے دیکھا ہے  
یہ ایک ایسی چیز ہے جو ان کے پوامن پر ظاہر ہو جاتی ہے۔ پر کیفیت غیر عالی محبت و  
فنا ان کے دلوں پر وار و ہوتی ہے۔

ہم اس بحث کو اختصار کے ساتھ بیان کرتے ہوئے یوں کہ سکتے ہیں جس طرح علام  
ٹالی قاری رحمۃ اللہ علیہ ایسا ری نے اپنی مشہور کتاب مرقات شرح مشکوہ میں روکی ہے  
مگر انہوں نے ابرا اول اور ثالث میں منفصل لفظ کی ہے۔ اور آپ نے جواب ثانی پر بحث  
نہیں کی۔ صرف اتنا کی کہ جو کہا گیا ہے اس کے موافقت نہیں ہے۔ فاتحہ میراک  
ترسابت کلام سے تعلق رکھتا ہے اگرچہ اس کا تعلق لاحق سے بھی ہے۔ میں اس مقام پر

بعض شاریں سے الفاق نہیں کر سکتا۔

بعض روایات میں یہ رہے کہ فائدہ ان لایراؤ۔ فائدہ یہاں تو اگر اس کو نہیں دیکھتا تو وہ مجھے دیکھتے ہے میں تو میرے فائدہ یہاں کیا۔ میرے نزدیک ارتباط کی کئی اور وجہ بھی سامنے آتی ہیں فائدہ یہاں مجھے آمید ہے کہ یہ نکتہ لطیف تراویضیں ترین ہے۔ جس طرح ہم یہ کہتے ہیں۔ فائدہ میں تکن اگر ٹوٹے ہوں تو فنا ہو جائے۔ اس کی سہود کی خواہش میں تراویہ تو اسے دیکھے گا اور مراد کو ہنچ جائے گا۔ فائدہ یہاں کیا ہے اور مجھے ایک طور پر بھی خالی نہیں۔ تو جب اس نے مجھے دیکھا تو اپنی جان اس کے لیے فنا کر دی۔ وہ کسی کو ناممید نہیں کرتا یہ نکر تو مقامِ احسان بھک پہنچ گیا ہے اور اللہ تعالیٰ مسین کے اجر کو منائے نہیں کرتا۔ ایک دوسرا نکتہ یہ میں سامنے رکھے۔ فائدہ میں تکن تو اگر ہو تو یقیناً تو اسے دیکھ رہا ہے۔ کیونکہ قدر ہرگی اور ہم باقی ہے تاہم وہی اپنی ذات کا دید کرنے والا ہے۔ اور کیونکہ زندگی کو وہ مجھے دیکھ رہا ہے اور تو یقیناً فنا ہو چکہ ہے۔ جب تو فنا ہو جائے پھر ہی اسے دیکھ کے گا۔ مسیح بخاری شریف میں ہے کہ اس کی آنکھ کا کوئی پر وہ نہیں ہے۔ فائدہ یہاں کیا ہے اور تو ایک صورت خیالی خواب ہیں لئے والی ہر تو جعلی علکی و نعلیٰ میں سے ہے۔ تو کیسے حقیقی کو اور جمالِ اصلی کو نہ دیکھ سکے۔

امام قیشری رضی اللہ عنہ اپنے رسالہ میں حضرت یحییٰ بن رضی علیہ کی سند سے مکاہب کے حضرت ابو سليمان دمشقی نے خاز کعبہ کا طواف کرتے ہوئے مسخر بری کی آواز سنی تو غش کھا کر زمین پر گر گئے۔ جب ہوش میں آئے۔ دوستوں نے دریافت کی۔ تو انہوں نے بتایا کہ مجھے معلوم ہوا کہ آواز آمری ہے۔ مسخر بری یعنی کرو بُرَادِ رُو نیک اور احسان ہے۔ اگرچہ طواف کرنے والے اے ہ فتح بُا پڑھتے ہیں۔ کتاب مرقی فی مناقب

تید محمد شرقی۔ میں ماضی مصنف عبد الناطق ابن محمد ابن احمد بن عبد القادر (جو تید محمد شرقی کے زادہ تھے اس نے تکہبے کر ایک شخص مصري گھیوں میں لوگ کرا بھرا سر پر کئے آواز مکاتا تھا یا سعتر بڑی اس صدا کو اللہ کے نیبن بندوں نے سُنا اور اس کا علیحدہ علیحدہ مطلب لیا۔ ایک جاہل بذایت میں سے تھا۔ سعتر بڑی کا مطلب یہ لیا کہ تو کوشش کر اور میری اعلاء کرتا جا۔ تبیں میری کرامت کی عطا میں دکھانی دیں گی۔ دوسرے متوسط آدمی تھا اس نے کجا یہ شخص یا سعتر بڑی کہہ رہا ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ میری بھلانی کس قدر وسیع ہے جو شخص فوج سے بجت کرتا ہے اور میری اعلاء کرتا ہے وہ بجئے پالے گا۔ تیسرا جاہل نہادت سے تھا۔ اس نے کھا کر یہ کہہ رہا ہے۔ الساعۃ تری بتری یہ تو نوں بزرگ اس ایک جسے سے اپنے اپنے مذاق کے مطابق وجد میں آگئے۔

اجاہد العلوم میں حضرت امام غزالی نے تکہابے کر بعض اوقات ایک عجیب بھی عربی شعر پر جھوم آئھتا ہے اور اسے عجیب و جدا جاتا ہے کیونکہ مترجم کے بعض حروف عجیب طرز اور فنک پر ہوتے ہیں اگرچہ انکا معنہم کچھ اور ہوتا ہے مگر عجیب اس مترجم آواز سے ہی لفظ اندازہ ہو جاتا ہے ایک شعر لاحظ فرمائیں۔

### مَاذَا رَفِيْ فِي التَّوْمِ الْأَرْخِيْلَهِ فَقْلَتْ لَهُ أَهْلَدُ وَسَهْلَهُ مَرْجَبَا

میں نے اسے خواب میں خیال صورت میں دیکھا تو میں نے اسے کہا احلا و سلام رجحا !! اس شعر پر ایک ایسا شخص جو عربی سے ناواقف تھا۔ وجد میں آگیا۔ لوگوں نے اسے پوچھا تم کیا بجھے۔ اس نے بتایا۔ اس کا مطلب یہ ہے مازارِ کم۔ کہ مرنے کے قریب ہوں۔ (ازار بہریان فارسی بلاکت کے ہوتے ہیں) اسے خیال آیا کہ ہم سارے ہوتے کے کنارے ہنچی پکے ہیں۔ تو اس نے اسے اپنے سامنی پہن کر مطلب حاصل کر لیا۔ ہم مندرجہ بالا صفات میں آئیں کریہ کی تشریع نہیں کر رہے۔ بلکہ یہ بات واضح کر رہے ہیں کہ مشریان

ادرش من بسا اوقات اپنے طور مختلف مانی بیان کرتے ہیں۔ درحقیقت ہم یہ واضح کرنا چاہتے ہیں کہ جو لوگ ذات مصلحت سے مجبوب اور نادا لفٹ نہیں۔ انہیں اپنے کے علم اور ذات سے اتنی بھی واقفیت نہیں جتنی ایک عام پڑھا سکھا انسان رکھتا ہے۔ تو وہ تمام مصلحت کو کیسے پاسکیں گے۔ علام خاہر تو اپنی جگہ مگر اللہ تعالیٰ کی طرف سے اولیاً کرام کو جو اسرار عطا ہوتے ہیں۔ اس کا اور اک ایسے نلا ہرگز علم اس کو کس طرح ہو گا؟ یہ لوگ سماں کی تکفیر سے نہیں ڈستے اور اپنی جہالت سے ان کے ایمان سے انکار کر تے چھڈ جاتے ہیں اور پھر اسی انکار پر اصرار کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کو رواہ ہدایت پر نہیں لاتا۔ ان لوگوں کا مبلغ علم کیا ہے جو اللہ کے نور سے مودوم ہیں۔ وہ نور بصیرت نہیں پاسکتے۔

### نَسْأَلُ اللَّهَ الْعَفْوَ وَالْعَافِيَةَ ۔

**دوسرسوال** محبوب کا یہ جلد اخضور ہی کریم مصل اللہ علیہ وسلم اذل سے بیوی تک جو کچھ ہوا احمد ہو گا اسے کچھ بانٹے ہیں مخالفین کے لیے جیساں کہ اور قابلِ اعتراض ہے۔ میں یہ خالی میں ان لوگوں نے محبوب کے کلام کا ترجیح کرتے وقت خطا محبت سے کام لیا ہے۔ ان کے ہاں اذل سے آپ کا تعقیف نہیں ہے اذل کی اصطلاح کو جیب مکالم کی روشنی میں دیکھ جائے گا تو یہ معنی ہوں گے کہ بنی کریم مصل اللہ علیہ وسلم کا علم اذل سے مرجوب ہے۔ جس کی ابتداء نہیں اور یہ کھلا گز ہے کیونکہ اس سے بنی کریم صاحب ہو کر تو نہیں کا قدمی ہونا لازم آتا ہے۔ عالمانگریب کے اقوال میں ایسا نہیں۔ انکی جہالت یہ ہے کہ بے شک جلد مائے تکنی تعلیم شاہی ہے اُن تمام میہدات کو اذل سے ہو گز دیں اور اب تک ہوں گے۔

**اذل سے اب تک** اس عمارت میں حضور کا قدم ہونا اور ابتداء کا ذہننا ثابت نہیں ہوتا۔ البتہ حضور کا علم اذل سے اب تک کے تمام

کائنات کو شام ہرنا ثابت ہے۔ ہم اسی کے بارے میں کلام کریں گے۔ یاد رہے جب اذل سے ابتدیک کے اندازو پرے جاتے ہیں۔ تو اس سے مشکلیں یہ مرا دیتے ہیں۔ جس کے وجود کی ابتداء محرم نہیں۔ اور وہ جس کے بحق اک اتھا نہیں۔ اس معنی میں جیسے اشیا کا علم ہونا کوئی مثال چیز نہیں اور ہم سابق صفات میں اس کی دفعات کو ٹکے لیں۔

اللہ تعالیٰ ہی ایسے علم کا بھک ہے۔ کسی مخلوق یا بندے کو یہ قوت ماضی نہیں ہو سکتی اور کسی بندے کے لیے اسلام ماننا صل و نقل کی رو سے مثال ہے مگر باہم ابد و اذل برلنے والوں کا مطلب صرف اتنا ہوتا ہے کہ گوشته اور آنکھ کا طویں نہ اکا۔

**ابد کے معانی** ابد کے معنی حضرت قاضی یقیادی رحمۃ اللہ علیہ نے یوں بیان فرمائے ہیں۔

”قدم ہے جس کی ابتداء نہیں۔“

اس معنی کا ملک اس پر بھی آتھے جس کی ہجر طیلیں ہو۔

اسی طریقے عارف باللہ امام علامہ سیدی عبدالواب شریف رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب جواہر الدور میں اپنے شیخ عارف باللہ سیدی مولوی حواس رضی اللہ عنہ کے حوالے سے لکھا ہے۔

کزمیں نے اپنے اسدار سے دریافت کیا کہ حضرت اس سے کیا مرا دیے جب ہم کہتے ہیں کہ اللہ نے مکھلیا اذل میں۔ باوجود یہ کہ اذل کا تعقل نہیں ہے۔ مگر صرف اتنا ہے کہ وہ زمانہ ہے اور زمانہ مخلوق ہے اور اللہ تعالیٰ کا مکھنا قدر ہے۔ تو اپنے اس کے جواب میں ارشاد فرمایا کہ کتاب اذلیہ سے مرا در حرف علم الہی ہے۔ جس نے تمام اشیا کو گھیر لیا ہے مگر اذل وہ زمانہ ہے جو اللہ تعالیٰ کے وجود اور ان موجودات کے درمیان معقل ہے۔ اسی زمانہ میں اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات کے لیے تمام ان اذل کو اپنے دب ہرنے کا اقرار کرایا تھا اور یہی زمانہ ہے جب انہیار کرام نے پشاوک کو

کر پردا کرنے کا جد کیا تھا۔

اُس بحث سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ سوال کرنے والے نے اُذل پر منی زمانہ نہیں لیا۔ بلکہ ایک ملحوظ ہے۔ حادث ہے اور یہ قریم ہے۔ عارف باللہ مجتبی نے یہ نکتہ واضح کر دیا ہے کہ اُذل وہ زمانہ ہے جب اللہ تعالیٰ نے میثاق لیا تھا۔ اب اُذل کے معانی میں کسی قسم کا شک باقی نہیں رہتا۔

امام احمد بن خیب قسطلاني رحمۃ اللہ نے معاہب اللہ نہ جلد دوم میں فرمایا ہے کہ علامہ ابو محمد شقر سقراطی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے مشہور تقصیمہ میں کیا خوب فرمایا ہے کہ تمام نبیک اللہ کے یہی ہیں۔ یہ اعزاز نبوت کو اُذل کے معزز ہی عطا فرمادیا گیا تھا اگر اُذل سے مراد قدم ہے تو اس وقت برش کہاں تھا۔

میرے سردار عارف باللہ حضرت مولیٰ نظامی قدس سرہ الامی نے بنی کرم  
صلی اللہ علیہ وسلم کی بارگاہ میں ایک فتحیت فخر کر رہا ہے۔

محمد کا اُذل تا اب ہر چھتے ہست

پہ آزادیش نام او نقش لبست

اُذل سے اب تک جو چیز بھی پیدا کی گئی وہ تو حضور کے اسم گرامی سے ہی ظاہر ہوئی تھی۔ میں تمام چیزوں کے حضور کے خدام اور صشم سے یہیں اور حضور کی عزت و ناموس کے ہی یہ ساتھ جلوے ہیں۔ میں مصطفیٰ سے پوچھتا ہوں کہ یہاں حضرت نظامی نے اُذل سے کیا مراد ہے؟ اگر ایسے کلامی اصطلاح پر لیا جائے تو حادثہ صریح کفر ہے لہذا اسے متید عارف باللہ کے کلام پر حل کرنا ہو گا۔ میرے نزدیک ہمیں معافی درست اور صحیح ہیں۔ اُذل سے اب تک کی جگہ روز اقبل سے روز قیامت تک کی گیا مکارہ میں کرنے والوں کی حادثہ ہوتی ہے کہ وہ بس افتراء میں کرتے جاتے ہیں۔

**جواب دوم** اگر کتاب کے صفحہ پر جاہت سائنس رکھی جائے اور اسے عذر سے پڑھ دیا جاتا۔ تو مجیب کی جاہت کا مطلب صاف واضح ہو جاتا اور ہماری مراجع صیغہ مطلب پر پہنچ جاتے۔ وہ فرماتے ہیں کہ روح محفوظ میں تمام گز ری ہوئی چیزیں اور اسے والی چیزیں مرقوم و محفوظ ہیں۔ اذل سے اب تک یہ چیزیں روح محفوظ کا حصہ ہیں۔ درسے نقول میں اول دو خرکے زمانے کو ان لوگوں میں روح محفوظ میں محدود نہ ہے۔ تمام تباہی علم روح محفوظ کی زینت ہیں تو مجھہ انہیں وہ اذل سے اب تک کے علم و اساد کے لئے میں کیا تردد ہے۔

سیع حدیث میں شیعی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اب سے تمام چیزیں روح میں موجود ہیں۔ اس موجود در مرقوم سے دہی مراد ہے جو ہم لے رہے ہیں۔

**جواب سوم** کاش یہ حضرت کتاب کا صفحہ ۱۱ پڑھیتے۔ تفسیر روح البیان سے یہ عبارت نقل کی گئی ہے نے بنی امّ اپنے رب کے نقل سے پوچھ دی وائے یا محبوب نہیں ہیں۔ جو کچھ اذل سے ہوا اور جو کچھ اب تک ہوا کام۔ تم پوچھ کچھ چھپا کر نہیں دکھا گیا۔ لفظ بھن کے معانی پوچھ دی گئے ہے بلکہ تم تو جو کچھ گزرا ہے یا ہمنے والے ہے بہر چیز سے بذر کھتے ہو۔

اس فاضل مفترضہ ہمارے ہاتھ مجیب کے طالب کو واضح طور پر بیان فرمادیا ہے اگر ہے بات گنہ ہے تو صاحب تفسیر روح البیان پر اعتراض کیا جائے جو مجیب کے چیز بد کی حیثیت سے قرآن کی تفسیر فراہم ہے ہیں۔ کیونکہ مجیب نے تو اپنے شکر میں ضرور کے علم کی وضاحت کی۔ جبکہ مفترضہ علام اللہ تعالیٰ نے کہ الحذا کی تفسیر کرتے ہوئے دہی علم مسطوحی بیان کر رہا ہے پھر مفترضہ کہزادہ گراہی کا فتویٰ کیوں نہیں داغا جاتا۔ پھر ہے صاحب تفسیر روح البیان پر فتویٰ لگا ہیں پھر مجیب کو ہدف تنتہہ بنائیں۔

**سوال سوم** مجیب کا یہ دعویٰ بھی معورین کو اچھا نہیں بلکہ حضور کا علم تمام ہبھوں کو شاہی ہے کہ اگر جس سے مراد تمام علوم الائیت اور معلومات خداوندی کو تفعیل وار احاطہ کرنے ہے تو ہم پہلے ملکے ہیں کہ ایسا نظر یہ کسی بھی مخلوق کے پیسے عقل اور شرعاً دلنوں طرح سے مгал ہے، لیکن یہ کہا جائے جو کچھ اذل سے ہو اور اب تک ہو گا۔ ان تمام کو حضور کے علوم میطی ہیں تو اس میں کسی قسم کا شکب ہمیں۔ حضور کے علوم تمام اذل و ابد کے علاالت کو میط ہیں۔ یہ بات حق اور حق ہے۔ یہ اللہ اور رسول کے کلام سے ثابت ہے کہ کاشی یہ لوگ عنز کرتے۔ جب اللہ تعالیٰ فرماتے۔ تبیان۔ یکل شئیٰ: حضور نے فرمایا۔ بچلیٰ فی گل شئیٰ۔ یہی نے ہر چیز کو روشن فرمادیا۔ حضور فرماتے ہیں کہ ہر چیز مجھ پر روشن ہو گئی۔ علماء کرام کی رائے ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو تمام جزوی اور تھنی علوم حاصل ہو گئے تھے اور اپنے کائنات کے تمام علوم کا احاطہ کر دیا تھا تو پھر حضور صرور کائنات کے علوم میں شکب کرنے کی کیا گنجائش رہ جاتی ہے۔ جب بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہر چیز بیان فرمادی۔ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علم نے تمام عالم کا احاطہ کر لیا۔ بنی کریم صلی اللہ علیہ نے جو کچھ گز دا اور جو کچھ ہو گا سب جان لیا۔ حضور تمام کائنات کے واقعات کو ایسے دیکھتے ہیں جس طرح آنکھوں کے سامنے ہو رہے ہوں۔ اپنے تمام اشیاء مخلوق کے عالم ہیں۔ اپنے نے تمام علوم اول و آخر خدا ہر دباضن کا احاطہ فرمایا ہے۔ پھر یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ عارف پر ہر شے روشن ہوتی ہے۔ اب ان احوال و عادات کے بعد جسیع غوب کے تسلیم کرنے میں کون سی رکاوٹ رہ جاتی ہے۔ کیا لوگ اپنے احوال اپنی عقول کو کلمات اللہ کلام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم احوال کر دیں۔ فرمودت علماء کرام سے زیادہ اہم خال کرتے ہیں۔ اگر ہمارے مخاذین عقل کے ناخن لیں تو جس قدر علیٰ سعتوں میں غور کریں گے خود کے علوم کی وسیعیں کھلتی نظر آئیں گی اگر یہ نظر یہ کفر نادانی۔ یا جھات ہے۔ تو پہلے اللہ رسول

کا کلام بدلو علماً و آنکہ کافراً و گراہ قرار دو۔ اس کے بعد حضرت علام مجیب پر فتویٰ بازی کرو۔

**سوال چہارم** | معرفت میں کویک یہ اعتراض بھی ہے کہ آیا بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے علم کی ابتداء ایسا انتہا ہے؟ کیا اس علم کی کوئی حدیا حساب ہے؟ میں کہتا ہوں۔ ابتداء تو ضرور ہے کیونکہ آپ مخلوق ہیں اور مخلوق کا علم حادثت ہوتا ہے اور میں کہتا ہوں۔ ابتداء تو ضرور ہے کیونکہ آپ مخلوق ہیں اور مخلوق کا علم حادثت ہوتا ہے اور حداثت ہی ہے، میکن ایک بات یا درکھیں کہ بنی ملی اللہ علیہ وسلم کے معلومات کی گنتی اور حساب تو صرف اللہ کے علم ہیں ہی ہے کوئی دوسرا اسے حساب دشمنیں نہیں لا سکت۔ کوئی آدمی یا فرشتہ حضورؐ کے معلومات کو شمار کرنے کی طاقت نہیں رکھتا اور یہ بات بھی علیٰ ہے کہ حضور کا علم کسی مقام پر بجا کر مٹھر جاتا ہے یا رک جاتا ہے اور اس کی ترقی میں رکاوٹ آجاتی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے پہنچ محبوب کا علم سلسل اضافہ پذیر رکھا ہے ہمارے محبوب [اے اللہ](#) و بھکر [کوئی معلومات الجہة کے علم میں ترقی فرماتے رہاں گے۔ ہم اس موضوع پر سابقہ صفات میں تفصیل سے لکھا ہٹے ہیں۔](#)

**سوال پنجم** | اعتراض کرنے والے پوچھتے ہیں کہ جب میں یہ کہتا ہوں کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علم نے ذمہ بھر بھی کیا نہیں آتی۔ اس سے مراد کیا ہے؟ کیا ازال سے اب تک حضور کے علم سے کوئی شے کم نہیں ہوئی ایا کچھ اور مراد ہے میں کہتا ہوں کہ اگر کوئی ذمہ حضور کے علم سے خارج ہو گا تو یہ صاف حدوث کی طرف ناظر ہو گا۔ ذمہ کی بھائی یہ لفظ مشتمال بڑھا کر سوال میں اشتبہ پیدا کر دیا گیا ہے حالانکہ میں مشتمل کے لفظ کو استعمال نہیں کی تھا۔ معرفت میں کلام میں خود ہی بعض چیزوں کا اعتماد کر کے تردید ترقوک راہ ہوا کرنا چاہتا ہے۔ کیونکہ اس طرح معرفت مشتمال ذمہ کا لفظ پیش کر کے انل سے اب تک کے درمیان ثابت کرنا چاہتا ہے کہ ذمہ کا وجود اس وقت موجود تھا اور انل سے ذمہ کا وجود مستلزم کرنا ناپتا ہے۔ یہ ایک گراہ کئی تغییر ہے۔ وہ لفظ مشتمال کو

بڑھا کر باور کرنا چاہتا ہے۔ کہ ازال سے بھی کوئی ہیز توں جاتی تھی۔ ملا نہ ازال میں کوئی ایسی ہیز نہیں جو مختاروں میں توں جائے۔ وہ تو صرف اللہ کی ذات ہے۔ اسکے اوصاف کامل ہیں۔ تردد احتمال کفر کی طرف نافرہ گیا۔ یا اس میں ظاہر ہوا۔ یہ دراصل ان گراہ کن نظریات کی بنیاد ہے۔ یہ حرکت ایسی ہے جو دوسروں کے لیے کنواں کھوئے مگر خداں میں گرد پڑے۔

ہم بار بار یہ بات دہرا پڑے ہیں اور رونہ روشن کی طرح واضح کر پڑے ہیں کہ ازال کا لفظ نہ میرے کلام میں ہے نہ وہ معنی اور مطلب جو معزاضی لینا چاہتا ہے۔ میری رفاقتے میں جواب دوم میں تین مرتبہ اس کو دہرا چکا ہوں۔ ایسا نکان کے مراتب ہوتے ہیں۔ پہلا رجہ صائم مسلمان کا ہے جو سلامتی کے ساتھ زندگی بسرا کرتا ہے اور وہ سرے مسلمانوں کے مستحق بدمگانی نہیں کرتا۔ اگر خدا غور شور سے کوئی ایسا لفظ نہیں فرماتا۔ جس کے دو منی لیلے جائیں تو وہ اچھی تاویں کرتا ہے اور بڑی اور بڑی تھان سے پھر رہتا ہے دوسرا دو رجہ سے جسے قویتی تو نہیں ہوئی مگر وہ اپنی دیانت سے اپنے اپنے کو ایسی شریج سے محظوظ رکھتا ہے جس سے فائدہ ہو اہو۔ ایسا ایسا انسان اپنے دین کو بھی محظوظ رکھتا ہے اس اپنے بھائیوں کے لیے بھی بے معنی ہیز نہیں سوچتا۔ جس سے کسی قسم کی بدنامی اور تہمت آئے۔ تیسرا دو شفاض ہے جو مندرجہ بالا لفظوں سے میر مخوم ہو کر آخری حد تک بہتی جاتا ہے۔ مگر اسکی آنکھ میں کچھ جیا باقی ہوتی ہے۔ وہ اگر کوئی بڑی ہیز مسوی کر پاتا ہے۔ تو اس کے افشار کی جو اوت نہیں کرتا۔ یہ کوئی خدا اور بہتی ان ترشی سے اس کی آنکھ کی جیاسے روک دیتی ہے اور وہ اپنی زبان سے دوسروں کو ایذا دار نہیں بہنچتا۔ ہال سماں سے جس بعض ایسے افراد بھی پائے جاتے ہیں۔ جو حد کا شکار ہیں وہ تباہ ہو کر حد سے گزر جاتے ہیں۔ وہ دیکھتے ہیں اور حق سے منزہ پھر لیتے ہیں۔ وہ معمولی بات کر اعڑاضی کرتے چلتے ہیں۔ میں ایسے حلا اور حمزات کو تجہیز کرتا

ہوں کہ وہ ہمیشہ نقصان میں رہیں گے۔ ان کے لیے بھی بہتر ہے کہ وہ میرے بیان کر دے مسائل اور گزارشات سے ناممکن احتیاطیں۔ وہ میرے انداز کو توڑ سوڑ کرایے معافی کر دے جن کامگان بھی نہیں ہو سکت۔ لفظ اذل کی مطہری تصریح موجود ہے۔ میری مراد اسی تصریح اور اور تاویل سے ہے اور آخراً اور روزہ اقل کے واضح معانی میں پھر تاویل و تصریح کے دروازے پنڈت نہیں ہوتے۔ مگر حد کی بیماری تو ان کرتباہ دبرباد کر دیتی ہے۔ اے میرے دکتور! ان تمام نقصانوں سے پسخو۔ اللہ تعالیٰ ہماری اور تمہاری ہدایت کا

ذرداری. الحمد لله شوالجواب وظاهرالصواب.

سابق صفات کی تحریر ایک کتاب کی شکل میں بھی ہو گئی ہے۔ اس حفتہ آخر کو زام الدو لۃ الحکیۃ بالملادۃ الغیبۃ رکھا گیا۔ یہ نام

تاریخی اور خلیجت سے پہلے تا معاصر پہلی روشنی ڈالنے والے جنہیں میں یہاں کرچکاراں  
یا بجھ کے حروف سے سال تایف و تصنیف کو جگی خاہبر کرتا ہے۔ [www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

الحمد لله. اس بندہ ضیافت نے اس کتب کا پہلا حصہ سات گھنٹوں میں مکمل کر لیا تھا۔ پھر اس مزید مغزیدہ نہانے کے لیے نظر ششم کا ابھانڈ کیا اور بے پناہ صورتیں سمجھے بار بار وہ آج نظر کے بعد دوسرا حصہ بھی مکمل ہو گی۔ اس حصہ پر مجھے ایک گفتہ مزید معرف کرنا پڑتا۔ محمد اللہ تیر ۲۷ ذی الہجہ ہو رہا تھا جبکہ برقت مصیر مکمل ہو گی۔

وَأَفْعَلَ الصَّلَاةَ وَأَكْلَنَ السَّلَامَ عَلَى الْمَوْلَى الْمُخْرَمَ لَطِيفَ النَّشَرِ  
مَسْيِفِيَّا بِمَهْدِ يَوْمِ الْمُحْشَرِ وَعَلَى الْأَكْسَرَامِ وَصَبْعَبَةِ الْعَنَامِ مَا ذَرَادَ الْعَبْرِ  
وَلِيَّا بِعِشْرِ وَالْمُحْمَدِ الْقَدِيرِ وَبِالْلَّعَالَمِينَ -

## تہذیب الخیر

لِنَحْصُ وَتَرْجِمَةِ لِعَارِفٍ

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

مولانا عبدالرحمٰن تعمی

## احمد الجزايري بن السيد احمد المدنی

(متوفی ۱۰۵۴ھ، مکھظر،)

علام زمان، بیکتائے روزگار، منظور انتظار، میت عدنان،  
 منبع عرفان، حضرت مولانا شیخ احمد رضا خاں کا رسالہ الدوّلۃ المکیۃ  
 بالمادۃ الغیبیۃ کا مطالعہ کیا۔ یہ ایسی تالیف ہے جس سے ہر صاحب  
 توفیق سجدہ انسان نفع حاصل کرے گا، مصنف پر یہ الزام کہ علمہ اللہ اور  
 میر مصطفیٰ حنفی اس عذر و سلیم میں مساوات کے قائل ہیں، اس رسالے  
 کے مطلع سے فنظ ثابت ہوتا ہے، رسالے میں ایسی کوئی بات نہیں۔  
 اللہ تعالیٰ اس کے مؤلف کو اپنے افضال سے نواز سے اور  
 مسلمانوں میں ان بییے بہت سے علماء پیدا کرے۔ آمین!

۱۹ ربیع الاول ۱۴۲۷ھ/۲۰۰۶ء)

## شیخ اسماعیل بن حلیل

(حافظ کتب الحرم ، محدث)

حضرت جناب میں فاتح الغفیر ، الحمدلیں احوال تدبیق رکم  
السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ :-

اللہ تعالیٰ اپنے میب سیتین محمد صل اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے  
ٹفیل آپ کہ ت سے خود کہے، آمین!

آپ سے جدا ہو گی مگر دن چاہتا تھا، کیا کریں دستور زمانہ ہیجی  
کئی بار سوچا کہ پیر خاڑی دعویٰ کیں ہاں اور بھائی مھیب ہرگے  
جن جن کی خدمت کے لئے بھروسہ جانا پڑے ہے ورنہ دل تو چاہتا ہے  
کہ مرتے دم تک آپ کی چوکھت پر پڑا ہوں اور مارپکھ حضور خاڑی ہوں  
میں مجھ کے روز نماز کے وقت بسمی پسخا، حاجی محمد فارہاد

میرے قیلی گرام کے مطابق اٹیشن پر انتظار میں تھے، وہ اپنے گھر  
لے گئے، میں نے خیال کیا شاہدیان کے بال پچھے ہیں ہوں گے لیکن  
رات کو معلوم ہوا کہ میری وجہ سے پورا گھر خالی کر دیا ہے۔ اس پر مجھے  
خوشی تو ہوئی مگر ساتھ ہی اپنے نفس پر ملامت کرتے ہوئے میں نے کہ  
کہ تو لوگوں پر کیا بوجھ ہے، کیا ہر جگہ ایسا ہی کریگا؟

حاجی صاحب اپنے لوگوں کے ساتھ ہمارے پاس بنتے ہیں

اور یہی خدمت کرتے ہیں، اللہ تعالیٰ انہیں صد عطا فرماتے، آئین!

حضرہ! حاجی صاحب نہایت ہی حبادت گزار ہیں، رات کو صرف دو گھنٹے سوتے ہیں، ہاتھی رات مازا اور تلاوت قرآن ہیں گزار دیتے ہیں، کار و باری انہاں کے ہاڑجو و اتنی محنت و ریاضت کرتے ہیں۔

میری طرف سے حضرت مولانا حامد رضا صاحب، حضرت مولانا حسٹف رضا صاحب اور حاجی کنایت اللہ صاحب کو تھنہ سلام قبول ہو۔ ان حضرات نے میرے ساتھ جو احسان کیا ہے اس کا بدلہ میں نہیں دے سکتا، اللہ تعالیٰ ہی اس کا صد عطا فرمائے۔ میری جان سے میری والدہ یعنی مولانا حامد رضا خاں اور مولانا حسٹف رضا صاحب کی والدہ سلام قبول فرمائیں، ان کا ذکر صنایعہ تو نہیں لکھن میں اپنے آپ کو آپ کا میرا فرزند شارکرتا ہوں ۔۔۔۔۔ ان سے فرمائیں کہ اس حادث سے مجھے نوازیں، میں آپ کے لحاظات کا شکریہ ادا نہیں کر سکتا۔ دعا ہے کہ مولیٰ نعمت آپ کو خوب خوب نوانے اور دو روز میرا کسی سیگریہ نہ لے۔ آئین!

آپ کا بیٹا

حافظِ کتب

امیل

نسلیہ / ۱۹۱۲ء

## حسین بن محمد

(مسیح حرم نبوی ، مکمل مختصر)

علم و حاصل بستی کامل شیخ احمد رضا خاں بربیوی کی تاییت  
 الدولۃ الکبیرہ بالمادۃ الغیبیہ میں نے مطالعہ کی، اس میں ایسی قوی  
 دلیلیں ہیں جو مخالفین کو خاموش کر دیتی ہیں، جو شخص بھی اس کتاب  
 کے محتذب ہے پر کوئی فطری پیش کر سکے گا مختصر ہو گا

(صفر ۱۳۳۲ھ/ ۱۹۱۳ء)

## حنت دیجی

(درینہ ندو)

حضرت استاذ مکرم شیخ محمد کریم اللہ صاحب کی طرف سے سلام  
پیش خدمت ہے۔

گذرا شہر کے الدولۃ الکبیرہ سے متعلق بہلا اور دوسری شیگرام  
رسوول ہوا اس سلسلے میں حضرت مولانا شیخ عبد الحمید افندی اخواتر نے  
فرمایا ہے کہ میں نے مختصر آفندی صاحب کو تقریبیظ کے لئے مذکورہ کتاب  
دوازدہ کری ہے، انشا، اللہ تعالیٰ نے وہ تقریبی جلد لکھ کر بھیج دیا گی  
پھر میں آپ کی خدمت میں دوازدہ کر دوں گا۔

(۱۵ ربیعہ ۱۳۳۱ھ / ۱۹۱۳ء)

## احمد بن محمد بن محمد خیر السناری

( مکتبہ مندوہ )

حقیقت محرر کو پرکھنے سے ساری کائنات عاشر بھے خو جنور اکرم  
صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا :

”ابو بکر! اس ذات کی قسم جس نے مجھے حق کے ساتھ بھیجا، ہیری  
حقیقت کو میرے، اکٹ کے سوا کوئی نہیں جانا یا“

خونرصلی اللہ علیہ وسلم کو انہیار داولیا، ہلخوار اور علماء سلطانیہ اپنے  
انہاک کے مطابق جانا چاہیا ہے، مقام قرب میں تفاصیل ہے اس نے  
درکین کے تعلقات بھی مختلف میں، سب بھی نے روح سارک خونرصلی  
الصلوٰۃ والسلام سے فیض پایا ہے، آپ ابوالارادا حبیب ہیں۔

مخالین حابل قوم ہیں جو حق سے اس قدر غافل بوجگے جس کی  
شان نہیں ہے۔ حضرت علام استاذ فضل شیخ احمد رضا خاں کی تایف  
العلاء المکبیر میں نے مطالعہ کی، اس میں مؤلف نے مسکین کا خوب  
روکیا ہے، اللہ تعالیٰ ان کو حجز ہے خیروط افراستے، آمین!

## سید عہر بن سید مصطفیٰ غیظہ

( مدینہ منورہ )

سعادت ابدریہ کا امیدوار سید عہر بن سید غیظہ خادم حدیث  
 حرم نبوی عرض کرتے ہے کہ حضرت علامہ عارف رہانی، اساد کبیر عالم  
 بے لفیر حضرت شیخ احمد رضا قال کی تائیف الدوڑا المکیہ بالمادہ پیغمبر  
 مسجدِ نبوی میں مجھے منائی گئی، میں نے اس کو عذرگھر جامن و صحیح پاہ  
 یہ وہم کی تاریکی سے نکال کر فرم کر روشتنی کی وہت سے ہاتی ہے میں  
 ہاتھ نکالنے سے دعا کرتا ہوں کہ وہ نکالے سے سو میں بنائے۔

آئیں!

۲۳۔ ربیت الاول ۱۳۰۳ھ ( ۱۹۸۳ء )

## ۷

## عبدالقادر حلوی الحسني الخطیب

(مدحیہ منورہ)

جب میں مدینہ منورہ میں زیارتِ روضہ نبی کریم صل اللہ علیہ وسلم سے مشرف ہوا تو بعض احباب نے علامہ العین و علامہ الدبر حضرت مولانا شیخ الحمد رضا خاں صاحب کی تائیف الدوّلۃ الکبیر کو دیکھنے کے لئے اصرار کیا چونکہ جملہ وَالسی کا وقعت فی رَبِّ اَجْمَعِينَ اس سنتی حدی جلدی مسالہ مذکورہ کو پڑھا، میں نے اسے تحریث و تحقیق پایا، اسے واضح ہو گیا کہ مولوی علامہ کے بارے میں جو یہ شہر کیا گیا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے عکس کو وَالْمُصْلِی اللَّهُ عَلَیْہِ وَسَلَّمَ کے علم کے برابر سمجھتے ہیں۔ میراں حبیب و بہتان ہے، اس الزام کے خلاف یہ کتاب ایک روشن ثبوت ہے۔

(۲۲ ربیع الاول ۱۳۲۱ھ/ ۱۹۱۳ء)



## عبدالکریم بن التامنی بن عزوز التونسی

(مسکوہ بن نبوی، مدینہ منورہ)

استاذِ کامل، فردِ عصر، سیکھانہ دہر حضرت علامہ  
 شیخ احمد رضا غافل کی تابیعِ الدولة الکیری دیکھنے  
 کی سعادت حاصل ہوئی۔ اس کے مصنفوں قابل انتساب  
[www.atahazratnetwork.org](http://www.atahazratnetwork.org)  
 جیں جو حقیقت میں الہاماتِ ربائیہ ہیں۔ اللہ تعالیٰ  
 مولیعِ علامہ کو جزاً خیر عطا فرمائے اور انہیے  
 افراد بخیرت پیدا فرمائے آمین!



**عبدالله احمد اسعد گیلانی الحسین الحسینی الموسی**

(رہمیہ نوشہ)

اس بسالہ معتبر و کوئی تعریف و توصیت کی حاجت نہیں آئئے  
میں نے اس ہفت سے پہلو تھی کیا، اس کے علاوہ ہر ٹسے بڑے علاوہ  
فضلًا، اس پر تقریبیں لکھ چکے ہیں، ہمیں ہر ٹسے مولانا شریعت  
کے بارے میں لکھا ہے۔

اپ کی فاتحہ کرائی مشورہ و معروف ہے، ہمہ باک میں  
سید احمد علی اور مشیخ کلیم اشہر سے ملاقات ہوئی، دونوں نے آپ کی  
تعریف و توصیت کی، جب ان حضرات سے معلوم ہوا کہ آپ کو حضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم سے کالاشن اور حضرت غوث گلشن سے کال محبت ہے  
تو انہوں کے نئے مجھے ان سے محبت ہو گئی، اس نے کم جو بُر کا دوست  
بھی بھوپ براکتا ہے۔ ہر چیز کو آثار سے پر کھا جاتا ہے  
اپ کے آثار ان حضرات کی گواہی کی تصمیل کرتے ہیں، کاش کا اپکے  
اعداء انصاف سے کامیتے اور آپ کی محبت رسول کی قدر کرتے تو  
سر جھکا نے بغیر نہ رہتے۔

حضرت! آپ اس قوم کی لامست سے علیمین نہ ہوں، ان کا  
محبوث اس وقت ظاہر ہو اجب دو اپنے زمین میں آپ کو اُنہانے لے

پھر آپ کو بے داش بکریا کو اس بھوتے، آپ کو اچھی طبعی ملا اور آپ کی رفتار  
ادارہ دار دنیا میں صاف ہوا گیا کہ دشمنوں نے آپ کی عزت و ہرمت  
و محنت میں سر توڑ کر کوئی کی چنانچہ کہا جاتا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ اپنے  
بندے کی مدد کرنا چاہتا ہے تو ان کے دشمنوں کو اس کے لئے دیگا  
بنا دیتا ہے، الیا کیوں نہ ہو۔ — آپ اس قول کے صدق  
ہیں کہ جریل اس شخص کے ساتھ ہوتا ہے جو حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام  
سے محبت کا مدد کرتا ہے" اور یقیناً اللہ تعالیٰ روح القدس کے  
دربار بعد آپ کی مدد فرماتا ہے، آپ غالب ہیں اور حکم کا عمل آپ کے  
سر پر بند ہے — میں اس مقامِ فیض پر آپ کو مبارکباد  
میں کرتا ہوں۔

## ۱۰

## علی بن علی الرحمنی ،

(درکش ہرم نبوی، مدینہ منورہ)

یہ رسالہ عالم علامہ، بھر فناہ، معدنِ فضاحت و برائعت،  
 اہل علم اہل السنۃ و اجماع، مولانا و استاذ، شیخ احمد رضا خاں کی تابعیت  
 ہے، میں نے اس رسالے کو شافی و کافی اور جامع و وافی پایا جو روایت  
 بزرگ کے کابل علم پر دلالت کرتا ہے، بیشک وہ اکابر علماء اہل سنت  
 میں سے ہیں۔ الشرعاً لایہ عین ان کی خاتمت رسولان کی اقسامیں سے  
 فتح پہنچاے اور ان کے برکات و لفادات ہم پر اور تمام مسلمانوں پر  
 نوٹا تار ہے، آمین!

میں نے اس بزرگ اور بلند مرتبہ تابعیت کے مطالعہ کی  
 تاریخ کی ہے۔

## محمد بن سید الواسع حسینی الدریسی

(حسینہ منورہ)

شام میں جبکہ میں مدینہ منورہ میں حاضر ہوں، فخرِ بند علامہ شیخ احمد رضا خاں کی تصنیف الدولۃ الکبیرہ بالمادۃ القبییۃ کی خبر ملی مجھے یہ رسارہ بت پہنچایا، اللہ تعالیٰ اس رسالہ مبارک کے صفت کو جو صاحب نقد و نظر ہیں، ہمترین جزا عطا فرمائے۔ اس مارک تصنیف سے انہوں نے اہل بحث کے دلوں کو مسرور کیا۔

بعض غیب تو بعض اولیا راست بھی جانتے ہیں چاچوں میرے والدِ باغد سید واسع سے زندگی میں اور رانتعال کے بعد سے الی کلاں نبود میں آئیں جو علوم غیریہ کی خبر دیتی ہیں تو پھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے علوم غیریہ کی کیا بات جو اولین حاضرین کے سردار ہیں۔

(۱۳ جمادی الثانیہ ۱۳۳۰ھ / ۱۹۱۲ء)

## محمد توفیق الایوبی الانصاری

(طہینہ نورہ)

رسالہ الدوّلۃ الکبیر بالادۃ الفیہیہ جو حجم میں چھوٹا ہے معلوٰت  
 کے سماں سے ٹاہے، فاضل صفت سے میری انعاموں سے کوئی ناول  
 میں مجھے شامل رکھیں! ان کی دعائیں قبولیت بکے شایان شان میں کوہ سلسلہ  
 صلی اللہ علیہ وسلم سے مخدعاً نجت رکھتے ہیں، اللہ تعالیٰ نے صفت کو بہترین  
 عطا فرمائے اور آخرت میں اپنی کامل العتزیں سے سرفراز فرمائے! آمین!  
 بیشک صفت پاکیزہ بیان والے ہیں، انہوں نے اپنے  
 پاکیزہ دلائل بیان کر کے مخلوق دخانی کے علم میں فرق کر دیا ہے اور اپنے  
 یہ خطاب تیر سے حقیقت کے جگہ کوشکار کیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ان صیہی  
 ہستیاں زیادہ سے زیادہ پیدا فرمائے اور اپنے جود و سخاکی بارشیں  
 کر کے، آمین!

## یعقوب بن سجب

(مدرس ہرم نبی، مدینہ منورہ)

ہدیہ ہرم نبی یعقوب بن رجب ایک خواب عرض کرتے ہے  
جو اس ناپت دیکھا جس رات کتاب الدہلۃ المکبۃ حاصل کی۔  
جو یکیہ میں دو لب کتب کا خطبہ پڑھ کر سوگی، خواب میں تکیتا ہو  
کہ آسان کھل گیا ہے جس پر تکامہ ہا ہے :-

«کتاب نہ سے چھپا در کتاب کے حدود انتہائی تغییم  
کے لائق ہیں»

اس سے مجھے انتراج صدر حمال ہوا اور میں نے یقین کیا کہ یہ خواب  
کتاب کے مطالعہ کی برکت سے نصیب ہوا، پھر رجب اس کتاب کو  
پورا پڑھو چکا تو حضرت مولعت کی درج میں چند کلامات نکھلے اور سوگی خواب  
میں دیکھا کہ جوہ مقدسر کا دروازہ طبیورہ کسی خادم نے کھول لاد کچھ لوگ  
داخل ہوئے ہیں اور میں بھی حضرت حمزہ کی زیارت کے ارادہ سے  
داخل ہوا ہوں۔ دیوار پر میں نے ایک پیارہ دیکھا، میں سمجھا کہ  
اس میں پانی ہے، مجھے پینے کا اشتیاق ہوا لیکن اجازت لینے کے لئے  
توقف کیا ۔۔۔۔۔ پھر مجھے صراح سے واپسی پر حضور علی الصلوٰۃ و  
السلام کا یہ قصر یاد آگیا کہ آپ جب معراج سے واپس آئیں تشریفدار ہے تھے

کسی اونٹ پر آپ نے پال کا پیار دیکھا اور ملا اذن فوش فرمایا تو میر نے  
بھی اس پیارے کو اٹھایا، اس میں خالص دد رکھتھا، اس کو میں نے  
سیر ہو کر سیا، پھر بھی ہاتھ پٹھ گیا، دیکھتا ہوں کہ میں باپ طبوب کے پاس  
کھڑا ہوں اور کتاب (الدلت المکیہ) میرے سینے پر ہے جس کو ہاتھوں  
سے سیٹھے ہوئے ہوں، پھر آنکھوں کھل گئی۔ مجھے تین ہو گیا کہ یہ کتاب  
بڑی شان والی اور حسنور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ہاں مرغوب و  
محبوب ہے۔

## ۱۵

## محمد یسین بن سعید

(مدرس ہرم نبوی، مدینہ نورہ)

ادبِ بیب شیعہ احمد رضا خاں کی کالیت الدوّلۃ المکبیہ  
بالمادۃ الغیبیہ مطالعہ کی اور اس کو قابل قبول پا یا کیونکہ یا ان باتوں  
سے پاک ہے جو اللہ تعالیٰ کی شان کے لائق نہیں اور اس میں  
ہمارے سردار اعظم [www.hazrat.org](http://www.hazrat.org) اور حضرت [www.hazrat.org](http://www.hazrat.org) اور حضرت [www.hazrat.org](http://www.hazrat.org) کی حیثیت  
اس کے صفت کو آپ کے طفیل مقبولیت و سعادت عطا فرمائے اور  
ان کی تمام امیدیں و آرزویں بُر لائے، آمین۔

(رمضان المبارک ۱۴۲۹ھ / ۱۹۱۱ء)

## محمد بن صبغہ اللہ

(ہدیہ نورہ)

یگانہ روزگار، یکتائے زمانہ، علامہ دہر مولانا احمد رضا خاں کی مالکت الدوایل الحکیم بالادۃ الخبیرۃ عطاء کی۔ جیکیں اس سالے میں ایسی باتیں ہیں جو جیار کو محنت عطا کریں اور تشنہ کاموں کو سیراب کریں اس رسالے میں سکریٹری غسیل کی پوری پوری تحقیق کی ہے اور ان امور کی خلائقت واضح کر دی ہے جن میں کوئی تک و شبہ نہیں۔ اللہ تعالیٰ صفت کو دونوں جہاں میں اچھا ملائے عطا فرمائے اور دونوں جہاں میں ان کے درجات بلند فرمائے، آمین !

(۱۵ اردی ہجۃ الثانی ۱۳۳۱ھ/ ۱۹۱۳ء)

## محمد بن علی عبد الرحمن الشوبی

(حدیث حرمہ نبوی، مدینہ نو ۵)

بنوٰ حیر مدرس حرم نبوی محمد بن شیع علی عبد الرحمن شوبی  
عرض کرتا ہے کہ حضرت عالم الخزیر۔ داکہ الشیر، امام، مرشد  
 شیخ احمد رضا خاں ہندی کی (العن الدعوۃ المکہ) میں فرطاعلی  
 اس کے معنائیں امام الانبیا رسید الاصفیار صلی اللہ علیہ وسلم پر  
 عجیب انداز سے تکھی کئے ہیں، اس کو آنکھوں کے پانی سے دلوں پر  
 لکھنا چاہتے ہیں۔

(یحییٰ بن الادل ۱۳۲۱ھ ۱۹۱۳ء)

## مصطفي ابن التامذى بن عزوز التونسي

امدی ۲۰۰۰ نجیبی - مکتبہ منزہ

جیں تھے رساں الدہلی الحکیم کے عطا عہد کا شرف حاصل ہاں  
اُس کے موقوفت رہبیر درجنا، علامہ اکبر اور عہدۃ الخمارہ میں، اپنے علم کا مل  
کی وجہ سے مشورہ میں، عارف بالشریعہ میں اور ہر حال و مقام میں اندھی کی  
طرف بڑائتے ہیں یعنی ہمامے سردار احمد رضا خاں صاحب ان کی سماں  
تسبیل و تمجید بھوں، ان کی خنایات بلند اور لطف و کرم مثبت ہے جاہدی  
رہیں ————— میں سے اس دلکشی کی اصول باؤں کے لعلی چاہر  
کی طرف توجہ اور اس کے بانع معانی کے پھر بھوں ہیں نجک کو جو لال کی  
نوہیں نے اس کے سے مثال بھوں کو خوش بیان اور خوب پڑھوڑ پایا  
اس کے دشمن قائدوں سے ذمتوں کے بھوں میں، دشمنیاں ہمیں گئیں  
— اس کی شاضیں اور جڑیں فیض دکن اور واضح قرآنی آیتوں  
صحیح و مشورہ ہی چوں اور علی قمر کے عقلی دشمنوں میں سے سالمی بوئی میں۔  
حقیقت یہ ہے کہ یہ کتاب حسنور علیہ الصلوہ والسلام کے  
کمالات علیہ کی پا سان ہے اور عقائد اہل سنت و جماعت کے عین مطابق،  
حسنور علیہ و ملک کے فضل و کمال کی حقیقت کا ہلم اُنہی کوہے جس نے  
اپ کو یہ علوم عطا فراہم کیے، اس سے انکار ایک جاہل ہی کر سکتا ہے

اللہ تعالیٰ نے مؤلف کو طوب خوب نواز سے۔ وہ استادِ کامل  
 اور جامع (معقول و متعقول) ہیں، وہ ابراہیم کی طرح فیضِ سار ہیں،  
 انہوں نے بندگانِ خدا کو فائدے سے پہنچاتے اور ان کو وہ دکھلانی،  
 انہوں نے شہروں کو روشن کیا، یہ ان کے شرف و بزرگی اور حسن  
 سیرت کی دلیل ہے اور ان کے اخلاص، پاکیزگی، طبعی ذکاوت اور اگنی  
 کارو شن ثبوت، وہ معقول و متعقول اور اصول و فروع کے میدانوں  
 میں گھٹے سبقت لے گئے ہیں، اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں میں ان جیسے  
 لورہبنت سے پیدا کیے، آمین!

## متوحی علی الشامی لائزہ ریال الحمد للہ دیری

(ہدیتہ منورہ)

میں سخن رسالہ الدوّلۃ الکبیر کا سطاع لعکیا، اس کو شفار پایا اور  
اہل حق یعنی اہل سنت و جماعت کے دلوں کی ہوا — اللہ تعالیٰ  
اس مسلم کے صفت کو اسلام اور اہل اسلام کی طرف سے جزاً یہ خیر  
عطاف فرضیہ اور سید الانبیاء علی الصلوٰۃ والسلام کے صدقہ میں دونوں  
جان میں اپنی عنایات نازل فرمائے اس نے کہ وہ حضور اکرم صلی اللہ  
علیہ وسلم کے میخانہ علم غیب کی تائید کرنے کا فرمان بھوئے جس سے تابعیت  
اور حدیثیں بھری ہوئی ہیں، بیان کیکہ کمیسہ آفتاب نصف النہار  
کی طرح نہش نہ ہوگی۔

مصنفوں کی کتاباں اور کتابوں کے لام، اس امت کے دین کے مجدد  
ہیں، یقین کے فرادر قلوب کے انوار کی تائید سے اور اس میں —  
کون؟ — شیخ احمد رضا خاں! اللہ تعالیٰ ان کو دونوں  
جان میں قبول و رضوان عطا فرمائے، آمین!

(یکم ربیع الاول ۱۳۳۰ھ/ ۱۹۱۲ء)

## ہدایۃ اللہ بن محمد بن محمد بن سعید السندی البکری

(دیسنس منورہ)

بندہ ضعیفت جب ۹ محرم ۱۳۷۶ھ کو تجھی مرتبا نیارت روضہ  
سماں کر حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے لئے حاضر ہوا تو نیارت کے بعد موجہ  
شریفہ میں جامع اضناں و احسان مولانا محمد کریم اشتر سے ملاقات بھی انہی  
نے مجدد مان حاضر و حضرت علام عبد المصطفیٰ شیخ احمد رضا خاں تھی قادری  
کی، ~~لطفی~~ سماں کا  
مشاق تھا، یہ میری دیرینہ آرزو مولانا نے مذکور کی دساطت سے  
یوری ہوئی، میں نے کتاب مطالعہ کی اور محفوظ بوا، اس قدر مسرور بوا  
کہ جس کے سیان سے زبان دلہر دنوں عاجز ہیں۔ میں نے تحقیق د  
تمقین میں سے سلسلے کے ذوب سے خوب ترا رایا اور مجھے قہیں ہو گیا  
کہ شنید دیکی مانند نہیں

جو کیوں حضرت مولعہ علامہ کے مخالفین نے پروپگنڈہ کیا تھا  
کہ مولعہ علامہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے علم کو اللہ تعالیٰ کے علم کے  
برابر سمجھتے ہیں یا الزام سرا سمجھوت ہے جو مخالفین کے حد و بغاوت  
کی پیداوار ہے جو ان کے جملہ رکب اور کندڑ سبی کی دلیل ہے کاش  
ان کو علوم ہوں اک حسد صرف جسم کو لٹاک کرتا ہے اور عاص کسی دہر

ہمیں بن سکتا، اللہ تعالیٰ کے خواہیں جو جو قوم سے شکایت ہے جو افراد پر فخر کرتے ہوئے اس آیہ کریمہ سے روگروال ہے :-

امْنَمَا يَفْتَنُنِي الْكَذَبُ الَّذِينَ لَا يَعْمَلُونَ  
ان لوگوں کی گھٹیا درجہ کی حکومتوں میں یہ ہے کہ اپنی گھری بولی باول کو شہور کرنے میں کوئی کمزیں اٹھا رکھتے، اس وقت اللہ تعالیٰ اس آیہ کریمہ کو بھول جاتے ہیں :-

أَنَّ الَّذِينَ يَعْذَذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ  
بَعْضُهُمَا أَكْتَبُوا فَمَنْ قَدِ احْتَمَلُوا بِهِمْتَانًا  
وَأَشْهَمَهُمْ بِهَا

کاش ان لوگوں کھا بخھوں پر حسرہ لغز کے پیدے ہوئے تو مذکورہ رسالے کے کمی محدثات پر مؤلف علماء کی تحریر کی روشنی پہنچ بھل دھوکوں کو پا درہوا پاتے — مثلاً :-  
نظر اول میں مؤلف فرماتے ہیں :

”علمِ ذاتی اللہ تعالیٰ کے لئے فاض ہے جو بھی علمِ ذاتی میں سے ادنیٰ سے ادنیٰ کبھی کسی کے لئے ثابت کر سے تو وہ کافر و مشرک ہے“ اور فرماتے ہیں :-

”علمِ غیر مقتضی ای کی کی اللہ تعالیٰ کے لئے مخوب ہے“ اور فرماتے ہیں :-

”کوئی بھی شخص اللہ تعالیٰ کے علم کو تفصیل، شرعاً و عقلًا احاطہ نہیں کر سکتا بلکہ تمامی جوانوں کے علوم جس کے نے جائیں تو ان کی نسبت اللہ تعالیٰ کے علوم کے ساتھ کمی قدر کے ہزاروں سے بھی میں سے

کسی ایک حسکی ہزار ہامنڈ فل کی طرف نسبت کی ماند ہے:-  
نظرِ نامی میں فرماتے ہیں:-

”اللہ تعالیٰ کے علم کے ساتھ کائنات کے علم کی مساوات کا خیال  
بھی کسی سماں کھو دیں نہیں آسکتا“  
نظرِ نامیث میں فرماتے ہیں:-

”علم ذاتی عظیم محيط تفصیلی اللہ تعالیٰ کے ساتھ خاص ہے  
خلوقات کو صرف علمِ عطا لی جاہل ہے“  
نظرِ خاص میں فرماتے ہیں:-

”ہم کسی مخلوق کا علمِ اللہ کے علم کے برابر اور مستقل نہیں مانتے  
 بلکہ بعض عطا لی مانتے ہیں یہ  
 پس مخالفین مساوات کا دعہ دینہ کیسے ہے جیسا  
 کیسی سے بٹتے جاتے ہیں!“

(اربعہ الاول ۱۳۳۰ھ/۱۹۱۲ء)

## لیسین احمد ال خیاری

(مدرس حرم زوجی، مدیرہ منورہ)

میں نے ایک لاجز مندر، ایک عظیم المتریت کتاب مطالعہ کی  
 اکوئی کتب، — الدولة الکبیر بالمادة الغیثیة  
 مسائل شریفی کی تحقیق کے لئے بے ایک فاکوس ہے اور  
 بزرگ و ملند معاشرت کی توفیق کے لئے ایک حوصلہ ہے  
 کیوں نہ برو، وہ مخدیین کے لام میں، یا گذارو زگان اور یکتے نہ زان میں  
 کھلت، — مولانا الکمال السيد احمد رضا خاں  
 اللہ تعالیٰ صنور صلی اللہ علیہ وسلم کے صفاتی میں ان کو بس معرفت میں  
 جلوہ گزی کیجئے، امین!

(۱۳۲۹ھ/۱۹۱۱ء)

## یوسف بن اسحاق البهانی

(ہدیتہ نعمتہ)

اس سال ۱۳۲۱ھ میں مدینہ منورہ میں بعض افضل علماء، خصوصاً سید عبدالباری بن ہلام رسید اہم وضویں نے خواہش ظاہر کی کہ میں علامہ امام احمد رضا قاچان کی تالیفت الدولۃ الکبیرۃ بالمادۃ الفیہیہ ریتقرنط کا محتوى ان سے قبل علم باغل شیخ فاضل شیخ کریم الشہندی نے بیروت کے پتے پر بھی خط و کتابت کی تھی، جب اس دفتر سید عبدالباری نے کتاب میرے پاس بھیجی تو میں نے اس کو شروع سے آٹھ تک پڑھا اور تمام دینی کتابوں میں زیادہ فتح بخش اور مفید پایا، اس کی تلیں بھی تھیں جیسی تھیں جو ایک امام کسی طور احیل ہی کی طرف سے ظاہر ہو سکتی ہیں اس لئے تعالیٰ اس کے صفت سے راضی ہے اور اپنی عنایتوں سے ان کو مفہی کرے، آمین!

(اصل ۱۳۲۱ھ / ۱۹۱۳ م)

۲۳

## احمد رضا خان

(شام)

۱۳۳۱ء میں جب زیارت کے ارادت سے مدینہ منورہ چاہئوا تو بعض فضلاں نے حضرت علامہ امام احمد رضا خاں بندی کی تائیف الدوّلۃ الکبیرہ سے آگاہ کیا۔ میں نے یہ کتاب مطالعہ کی اور اس سوچنے پر اور پیشگوی میں اس کتاب کی طبیعت کا بیان حکمت نبایا۔ حقیقت صاحب انصیفیں اللہ اہل تعلوی پر پوچھیا ہے میں علامہ موصوف نے خالق اور خلق کے علم کا علم و مطریقہ سے فرق بیان کر دیا ہے جو میں حق ہے۔ — اللہ تبارک و تعالیٰ مولک علامہ کو جو جنائے خیر عطا فرمائے اور علامہ اہل سنت و جماعت کی تائید فرمائے اور سبم کو ان لوگوں میں کردے جو سن کر لکھیاں توں پر عمل کرتے ہیں، آمین:

[عبدالحمید بکری العطاس شافعی]

(ش)

ہن ماہ ربیع الاول ۱۳۲۱ھ سید المؤجرات، شوہ المخلفات  
کے درباریں بعثت پریارت حاضر ہوا تو مجھے حرم شریعت کے خاتمۃ کار  
حضرت مولانا احمد حنفی طرابسی نے سارہ الدوڑ المکیہ (اطماعہ کیا) اس  
والیکیں شایر عربت میں تھے کیونکہ مولانا حنفی علامہ حق دھنی مول  
ابن احمد رضا خاں نے حضور علی الصلواۃ والسلام کے بعض خصائی و فضائل و منع  
طور پر بیان فرمائے ہیں جن میں اہل سنت و جماعت کا کوئی اختلاف نہیں  
و اہل تعالیٰ مصنف کو اس کا صد عطا فرمائے اور اس کے نفع کو اکافر نے

امسٹ!

## محمد آفندی الحکیم

(ریشم)

باغ و بہار، بیٹھ لکھ کتب الدورِ امیری سے طالعہ سے محفوظ رہا۔  
 میری معرفت میں اضافہ اور میرے قلب میں بخوبی پیدا ہوئی۔ یہ کتاب مولف  
 ملکہ کے معارفِ افتدیہ و تخلیہ اور شریعتِ محرر کے لئے ان کی عزت رکوہے۔  
 اللہ تعالیٰ اسلام میں ان جیسے علامہ بکریت پیدا کرے جو عدالت و ارتاد کیئے  
 آفتاب بن کرکیں۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ حضرت علامہ تاج رضا خاں  
 کو اپنی خدایت اور حضور مدینہ الصدقة والسلام کے طفیل رہنی دینیہ مک چالیں۔  
 قائم رکھنے والے پاٹل کو مٹانے، جس درحق کو ثابت کرتے رہیں، آمین۔

(۱۴ صفر ۱۳۳۷ھ / ۱۹۱۵ء)

محمد امین سوید

دش

علامہ کسیر خاں دہلوی کامل شیخ احمد رضا خاں کی  
کاہت اور امکیہ بالادا العجیبہ مطاعنکی، میں نے اسے ایک  
اب طمثان سی دار درخت پا چوپنے دیں مذہب اسلام کا  
جور سمجھنے ہوتے ہے اور یہی جو عقائد اہل ایمان کا ہو گوئے ہے۔

حدب سارہ زلیل محظا اشتعل لئے کئے فحص ہے یہیکن  
 اللہ تعالیٰ اپنے مخصوصین کو ایسے علم سے آگاہ کرنا جس سے وہ پس  
 آشنا تھے۔ ایسی بات ہے جس کے جائز اور واقع برلنے میں کوئی  
 سکھ نہیں۔ یہ علم ذاتی نہیں بلکہ اللہ کی تعلیم پر موقوف ہے تو بلاشبہ  
 اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی حمل اللہ عدیہ وسلم کو ایسے علم سے مطلع کیا جو  
 آپ کے لئے فحص ہیں اور آپ کے سوانح مخفیات ان سے  
 آئتے۔

١٢) ربیع اولی سنہ ١٩١٣ء

## محمد امین السفر جلاني

(دش)

میں نے اب کتاب (الدولۃ، المکیۃ، مطالعہ کی) بیہابل ایمان  
 کے حفاظت کا خلاصہ بے اہل سنت و جماعت کے مذہبی موتید  
 رسالہ نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) فیما مرشیخ احمد رضا خاں  
 ہندی کی عقلاں پر دو دست رہا ہے، اللہ تعالیٰ آخرت میں  
 حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے حجت ہے تھے ان کو اور ہم کو جمیع فرمانے  
 میں

۲۳۱ نصف ۱۳۲۴ھ / ۱۹۰۹ء

## مُحَمَّد بْنُ سَيِّد الْعَطَّار

(دش)

میں نے اس اہم سلسلے کو مختصر دقت میں دیکھا، یعنی دعویٰ عوام کی تحقیق و تدقیق کی شادست کے ساتھ ساتھ اس بات پر بھی گواہ ہے کہ بُنْتِ اُبْلِیت و چھاٹت میں سے ہیں۔ آپ نے اپنے رسائل میں یہ ثابت کیا ہے کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو علوم غیریہ عطا یہاں میں، اس بات میں کوئی شہنشہ کو دہلی غیر حکم تک مغلون کی رسائی نہ کیں نہیں اللہ تعالیٰ پسچبی کو اس پر علیع فرمائا ہے۔

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ اُبْلِیت و چھاٹت کے مذہب کیا یہ  
کے نے آپ جیسے حضرات بجزت پیدا کرے، آمین!

## محمد تاجر الدین بن محمد بدھ الدین

(دش)

لکھاں میں خوب دشی سے مدینہ منورہ چاہر جوا اور سید العالم صلی اللہ علیہ وسلم کی چوکھٹ کی زیارت سے شرف یا ب جوا تو بھے الدوڑتالکیہ کے سالاد کے لئے کہا گیا چاہیجی میں نے اس کتاب کو اس طرح مفطر باندیکھا جس طرح دوست دوست کو جدا ہونے وقت دیکھتا ہے، میں نے اسے بے شل پایا اس کی مدد و مقت بیانی اور تفاسیر کا کام رون جی [www.englishUrdu.com](http://www.englishUrdu.com)  
ایسا کیوں نہ ہو کہ اس کتاب کے مولعہ بڑے محب فضل [www.englishUrdu.com](http://www.englishUrdu.com) مغلان ہیں جو اپنے ہم شمول میں بہترین ادنیقدار و مزالت والے ہیں، اللہ تعالیٰ نے انہیں بہترن جزا عطا فرماتے اور ہم سب لوقیامت کے دل حضور سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمہ نہ سے تعلیم فرمائے، آئین!

میں نے چند جو بات کی وجہ سے تقریباً میں اختصار کو میش نظر پا۔  
پہلی بات قریب کر مولعہ کے اھان تفصیل و تغییریں سے بے نیاز میں دوہی بات یہ کہ میں دیا جیسیب صلی اللہ علیہ وسلم سے جدا ہو رہا ہوں، میں کھیس اکبیار میں اور تقریباً میں اکھو رہا ہوں۔

(۱۹ ربیع الثانی ۱۳۳۱ھ/۱۹۱۳ء)

## حمد لله القسم

(دش)

کتاب دولت مکیہ مطالعہ کی، یہ سیمی راہ دکھانے والی ہے اور قرآن و حدیث دا توال صحیح پر مشتمل ہے، مولیعہ علیہ السلام حضرت شیخ احمد رضا خاں کو اللہ تعالیٰ کے خوب خوب نوانے اور ان کا نیشن عوامد خواص، سبیثہ سبیش طاری ہے، انہوں نے اسی تحریر کر کے عوام و فائدہ پہنچایا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے طفیل بخاری اور ان کی مدد فرمائے اور حسن خاتمہ فرمائے، آمین!

(ربیع الاول ۱۳۳۲ھ/۱۹۱۵ء)

## محمد الفاسی

(ادشن)

علم دعائی، فاضل دکال حضرت شیخ احمد رضا خاں کی تالیعت  
 الدولہ المکبیر بالمانۃ الغنیۃ مطالعہ کی، یہ اپنے موضوع پر فحیل کن بات  
 ہے اور حکمت سے تھوڑے بے مؤلفت قابل مبارک بادیں کیاں جیسے  
 میں خود ذکر کے بعد گردہ بھل کے جمیع کردہ دلائل کو بارہ بارہ کر دیا، یہ  
 عین حق ہے کیونکہ کوئی کتاب فضائل و مکالات کے لیے جامع  
 ہیں جن کے ملئے ہر سے سے ہی پایہ ہے، وہ فضل کے باپ اور  
 بیٹے ہیں، ان کی فضیلت کا یقین دشمن و دوست دونوں کو ہے ان کا  
 علی مقام بہت بلند ہے، ان کی مثال لوگوں میں بہت کم ہے اشیعہ  
 ان کی حیات سے مسلمانوں کو فائدہ پہنچاتے اور ہم کو اور ان کو ان کی  
 برکات سے سرفراز فرمائے، آمین!

(برہمن المبارک ۱۳۲۹ھ/۱۹۱۱ء)

محمد بھی القلعی نقشبندی

(اُشتن)

اللہ تبارک و تعالیٰ نے ہمارے آقا محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
کو تمام علوم حطا فرما کے تھام پوشیدہ راز دل سے آگاہ فرمایا، ہمارا  
یقینیہ ہے کہ ساری مخلوقات تک اللہ تعالیٰ کا علم پہنچانے کے لئے  
اپنے عظیمی میں اپنی بات کو دیکھ کرتا ہے جس کو سخت عالیٰ  
حال کو کیا پا! ————— اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ رُوفت کو دیکھا  
جیر عطا دیا جائے اور جیسیں ان کے ساتھ قیامت کے دن حضور علیہ السلام  
السلام کے جہت سے تکمیل جنم فرمائے، آمين!

(۲۱ صفر ۱۳۲۰ھ / ۱۹۰۹ء)

## محمد بیہقی المکتبی الحسینی

(دش)

محمد بیہقی اس تاد مکتبہ مولوی شیخ گریم اللہ کی دعا ہت سے علامہ  
معتزل شیخ احمد صفاخاں کی تالیف الدوڑ المکتبی کے مطالعہ سے مشرف ہوا۔  
میں نے اس رسالے کو معتقدہ سلف کے مطابق پایا، حضور صلی اللہ علیہ وسلم  
کا فتویٰ کے متعلق خیر دنیا اپنی دوسری نام نشانیوں اور سیخوات کی طرح ہے۔  
ابن بیہقی نے میں (ابن بیہقی) میں ان کا ذکر کیا ہے کہ اس بات سے انکار  
نہیں کر سکتا کہ اللہ تعالیٰ فنا پتے نہیں اور وہیوں میں سے کسی کو غیب پر  
مطہر نہیں کی کیونکہ قرآن کریم اپنے واقعات سے بھل ہوا ہے، مثلاً حضرت  
موسى حضرت خزر کا واقعہ، اور تواریخ حضرت مهدیؑ اکبر اور حضرت عمرؑ  
واقعہ، اور جد سے نامنہ میں ہارے اس تاد شیخ محمد بدر الدین محدث  
سے بھی ایسے معتقدہ فتویٰ پر ہوئے ہیں جن خبار غیبیہ سے متعلق ہیں۔  
اللہ تعالیٰ جماں سے اور سماں نوں کے قلوب کو منور فرمائے اور تم  
ہم لوگوں کو نہیں باتوں کی توفیق عطا فرمائے جن میں اس کی اور اس کے  
پی کر حمل اشیعہ وسلم کی رفنا بھو۔ آئین!

(۱۳۲۷ھ/۱۹۰۹ء)

## مصطفی بن محمد آفندی الشطی

(دشنا)

بعن ایسے حباب نے رئار الدوڑت المکبہ پر تقریظ لکھنے کی  
فرائش کی جن کی فرائش کو ٹالا نہیں جا سکا، قبیل ارشاد میں یہ کلامات  
لکھنے ہیں :-

حضرت مولیٰ علامہ سے پوچھا تھا بے احیٰ و صبح ہے  
اس سے جاپِ معرفت کی وعیت علیٰ اور فضل و کمال کا ثبوت  
ہے فخرِ اہل اللہ تعالیٰ ملکی خراج کراں، اس امت میں خلاصہ جیسے  
فرد کا پایا جانا اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی لفوت ہے جس پر ہم  
آل کی حمد بیان کرتے ہیں۔